
E-ISSN: 2808-2044  
Hikamia 

Doi: https://10.58572/hkm.v4i2.92 

 https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia  

Volume 4, No 2, September 2024 

 

28 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Mencari Kebebasan Dalam Tasawuf: Telaah Kritis Konsep Mahabbah 
 
 Asep Ahmad Arsyul Munir        

IAI Tasikmalaya, Jawa Barat, Indonesia 
ahmadarsyulmunir@gmail.com 

 

Received : 06/10/2024, Revised: 12/10/2024, Approved:29/10/2024 
 

Abstract 
 
In Sufi practice, mahabbah (divine love) is the essence of the spiritual relationship between humans 
and God. This paper critically examines how the concept of mahabbah relates to the idea of human 
freedom. Through a comprehensive analysis of classical and contemporary references, this research 
explores the contradictions that arise between mahabbah and human freedom. The study reveals that 
in the Sufi tradition, mahabbah is viewed as a noble spiritual state. Love has the ability to enhance 
one's journey towards Allah, soften hardened hearts, and lead individuals to obedience to Him. Allah 
is perceived as a Being of absolute perfection and beauty, so the results of this love are positive and 
contribute to the inner beauty and perfection of actions and behavior of the seeker. However, a 
critical question quickly arises: Does this surrender in divine love hinder individual freedom or is it 
actually a means to achieve true freedom? This paper aims to: (1) Identify the monotheistic aspects 
of mahabbah found in Islamic mysticism, (2) review the dialectical interaction between mahabbah 
and human freedom, and (3) provide a new perspective in gaining an understanding of spiritual 
freedom through the Sufi approach. The research reveals that in Sufism, achieving true freedom is 
actually found through devotion to divine love. This study is an important part of the broader 
discussion on the role of humans in Islamic spirituality, emphasizing the complex relationship 
between divine love, freedom, and the pinnacle of spiritual achievement in Sufism. 

 
Keywords: Mahabbah, Freedom, Sufism 

Abstrak 

 

Dalam praktik tasawuf, mahabbah adalah esensi dari hubungan spiritual antara manusia dan Tuhan. 

Tulisan ini secara kritis meneliti bagaimana konsep mahabbah berhubungan dengan gagasan kebebasan 

manusia. Didalam pengertian ini terungkap bahwa dalam tradisi tasawuf, mahabbah dipandang sebagai 

suatu keadaan spiritual yang mulia. Allah dipandang sebagai Wujud yang sempurna dan indah secara 

mutlak, sehingga hasil dari kasih ini bersifat positif serta memberikan kontribusi pada keindahan batin 

dan kesempurnaan perilaku. Namun, pertanyaan kritis segera muncul: Apakah penyerahan diri dalam 

cinta ilahi ini menghambat kebebasan individu atau justru menjadi alat untuk mencapai kebebasan yang 

sejati? Tulisan ini bertujuan untuk: (1) Menyusun identifikasi tentang monoteistik mahabbah yang 

terdapat dalam mistisisme Islam, (2) mengulas interaksi dialektis antara mahabbah dan kebebasan 

manusia, serta (3) memberikan sudut pandang baru dalam memperoleh pemahaman tentang kebebasan 

spiritual melalui pendekatan tasawuf. Dalam penelitian tersebut terungkap bahwa kebebasan sejati justru 

ditemukan melalui pengabdian kepada cinta ilahi. Studi ini merupakan bagian penting dalam pembahasan 

yang lebih luas mengenai peran manusia dalam spiritualitas Islam, dengan menekankan hubungan yang 

kompleks antara cinta ilahi, kebebasan, dan pencapaian puncak spiritual dalam tasawuf. 

 

Kata Kunci: Mahabbah, Kebebasan, Sufisme   

 

https://10.0.228.204/hkm.v4i2.92
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:ahmadarsyulmunir@gmail.com


29 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

A. Pendahuluan 

Mahabbah (Cinta) dalam tasawuf dianggap sebagai konsep sentral yang menjadi poros 

maqam (tingkatan spiritual) yang berusaha direalisasikan oleh seorang salik (Arif et al., 2023). 

Karena esensinya merupakan hubungan antara Allah (al-Haqq) dan manusia (al-Khalq) sebagai 

dua kutub eksistensialnya, maka hubungan di antara keduanya adalah hubungan antara Pencipta 

Yang Maha Dicintai dan makhluk lemah yang mencintai. Al-Qur'an menggambarkan hubungan 

cinta ini, demikian: “Dia mencintai mereka dan mereka pun mencintai-Nya...” (Al-Ma'idah: 54). 

Dalam tradisi sufi, makna cinta dari Allah selalu bernilai benar dan sejati, sementara cinta 

manusia sekadar kiasan dan/atau bahkan klaim sepihak (Baysuğ, 2023). Karena itu, validitas 

cinta yang benar dalam tasawuf Islam diukur dari sejauh mana seorang hamba melepaskan 

kehendaknya sendiri untuk hidup dengan kehendak sang Pencipta. Sehingga pecinta hakiki 

merupakan seseorang yang kehendaknya lenyap dalam kehendak Tuannya. Istilah lainnya adalah 

fana (pelenyapan diri) yang dapat berarti hilangnya pilihan bebas, sebab dalam konteks itu entitas 

hamba hanya memilih apa yang telah dipilihkan oleh al-Haqq. Maka di sini, sebetulnya hanya 

muncul satu opsi yaitu kehendak al-Haqq, yang secara konsisten akan meniadakan kehendak 

lainnya.  

Dengan pengertian ini, tampaknya secara lahiriah hakikat cinta dalam tasawuf 

menghasilkan nilai-nilai negatif seperti determinisme mutlak yang menegasikan kehendak dan 

pilihan bebas manusia. Berdasarkan hal ini, penelitian ini relevan untuk menyelidiki 

problematika hakikat cinta dan kebebasan manusia dalam tasawuf Islam. Dengan demikian, 

pertanyaan akademis yang dapat dibentangkan adalah: (1) Apa hakikat cinta dalam pemikiran 

sufi?; (2) Bagaimana relasi mahabbah dengan kebebasan manusia dalam konteks sufisme?, dan; 

(3)  Sejauh mana kandungan nilai monoteistik cinta eksis dalam ajaran kaum sufi?.   

Melalui penelitian ini, akan ditemukan bagaimana seharusnya hubungan antara yang Ilahi 

dan yang manusiawi terbentuk; Apakah cinta dalam pemikiran sufi mengandung konten positif 

yang menegakkan pondasi ketauhidan ataukah sebaliknya; Apakah penghambaan kepada Allah 

Yang Maha Kuasa merupakan seruan untuk pemisahan mutlak kehendak manusia atau justru 

seruan itu untuk membebaskannya dari segala berhala yang dituhankan?; atau apakah nilai-nilai 

positif yang dihasilkan oleh cinta dalam tasawuf berkontribusi pada penuhanan manusia? 

 

B. Pembahasan 

1. Hakikat Cinta dalam Pemikiran Sufisme  

Dalam Lisan al-Arab disebutkan: “Al-Hubb adalah antonim dari kebencian. Al-Hubb 

berarti kasih sayang dan cinta, senada dengan hal itu adala kata al-hibb (dengan kasrah) (ر  et الكبي 



30 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

al., 3 C.E.).” Orang Arab mengatakan “imra'ah muhibb” sebagai penanda bagi seorang wanita 

yang mencintai suaminya dengan penuh gairah. Al-Asma'i kemudian menambahkan: “Pilihlah 

hibbataka dan hubbataka dari jenis manusia dan selainnya,” yang berarti “orang-orang yang 

dicintai”. “Habbabtu ilaiha al-amra”, yang bermakna “aku membuatnya mencintai sesuatu”. Atau, 

“Huma yatahabbaan”, dimana berarti masing-masing dari keduanya saling mencintai yang lain 

(Abu Al Hasan Ali bin Ismail, 1996). 

Dari definisi linguistik ini, jelas bahwa cinta secara semantic memiliki beberapa makna 

yang berkaitan, di antaranya:  (1) Gairah ('isyq), yaitu tingkatan rasa cinta yang berlebihan; (2) 

Suatu hubungan korelasional yang meniscayakan tindakang saling mencintai dengan kadar yang 

sama, baik pada aspek jiwa, hati, dan lainnya; (3) Pengarus-utamaan atau mendahulukan 

kepentingan lain atas diri sendiri (al itsar).  

Istilah mahabbah (dan beberapa derivatnya) muncul dalam Al-Qur'an sebanyak 79 kali. 

Diksi yang paling sering muncul dalam bentuk mudhari' (yuhibbu). Adapun bentuk masdar 

(mahabbah) hanya muncul satu kali, yaitu firman Allah: “Dan Aku telah melimpahkan kepadamu 

kasih sayang (al mahabbah) yang datang dari-Ku; dan supaya kamu diasuh di bawah pengawasan-

Ku." (Thaha: 39) (’Ajiba, 1999). 

Sementara dari sudut pandang terminologi sufistik, cinta dianggap sebagai keadaan mulia 

yang statusnya melebihi sekadar maqam (tingkatan spiritual). Sebagai ahwal (keadaan spiritual), 

maka mahabbah adalah makna yang datang kepada hati (al waridaat) tanpa diupayakan dengan 

apapun (kegembiraan, kelapangan, kesenangan dan lain sebagainya). Sehingga ahwal ini 

merupakan anugerah (al mawaahib) dari Yang Maha Benar yang bersumber dari kemurahan 

Tuhan (al jud al ilahi). Karenanya, ahwal dapat singgah-berlalu pada hati seseorang sesuai dengan 

kapasitas dirinya di hadapan al-Haqq. Tentu sangat berbeda dari maqamat, yang memang 

seharusnya diperoleh melalui usaha keras seorang hamba melalui jalan kepatuhan lahirian dan 

batiniah yang sustainable. 

Persis dalam kategori ini, seseorang melantunkan syairnya sebagai berikut: 
 

“Jika ia tidak berlalu, tak akan disebut ahwal  
Dan semua yang berlalu pasti akan hilang 

Lihatlah bayangan saat mencapai puncaknya 

Ia terus berkurang ketika mulai memanjang”( 2001, القشيري ) 
 
Secara epistemologis, para ahli tasawuf mendasarkan mahabbah pada teks wahyu – 

sebagaimana telah disebutkan sebelumnya. Pada firman Allah yang menceritakan tentang Musa 

dikatakan: “Dan Aku telah melimpahkan kepadamu kasih sayang yang datang dari-Ku; dan 

supaya kamu diasuh di bawah pengawasan-Ku” (Thaha: 39). Salah satu tafsiran yang relevan 

menyebutkan bahwa ayat ini bermakna: “Aku menetapkan cinta-Ku di hatimu, karena cinta 



31 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

seorang hamba kepada Allah hanya terjadi dengan penetapan al-Haqq di dalam hatinya.” Maka 

dalam konteks itu pula, kaum sufi seringkali melantunkan syair sebagai berikut: 

 
“Sesungguhnya cinta itu, urusannya ajaib... 

Ia dilimpahkan kepadamu tanpa sebab.”(Qusyairi, 2007) 
 

Bahkan Al-Qusyairi dan Al Thusi pun, dalam merumuskan konsepsi mahabbah, tetap 

bergantung pada teks-teks wahyu dan hadits Nabi صلى الله عليه وسلم. Di antaranya ialah sabda Nabi berikut:  

“Barangsiapa yang mencintai perjumpaan dengan Allah, Allah mencintai perjumpaan 

dengannya. Dan barangsiapa yang membenci perjumpaan dengan Allah, Allah membenci 

perjumpaan dengannya.”(Zubaidi, 2006) Atau sabdanya yang lain : “Barangsiapa yang memusuhi 

wali-Ku, maka Aku mengumumkan perang terhadapnya. Dan tidaklah hamba-Ku mendekatkan 

diri kepada-Ku dengan sesuatu yang lebih Aku cintai daripada apa yang telah Aku wajibkan 

kepadanya. Dan hamba-Ku senantiasa mendekatkan diri kepada-Ku dengan amalan-amalan 

sunnah hingga Aku mencintainya. Maka apabila Aku telah mencintainya, Aku menjadi 

pendengarannya yang ia gunakan untuk mendengar, dan penglihatannya yang ia gunakan untuk 

melihat.” (Zubaidi, 2006)  Dan sabda nabi lainnya semacam: “Apabila Allah mencintai seorang 

hamba, Dia memanggil Jibril: 'Sesungguhnya Allah mencintai fulan, maka cintailah ia.' Maka Jibril 

pun mencintainya. Kemudian Jibril menyerukan kepada penduduk langit: 'Sesungguhnya Allah 

mencintai fulan, maka cintailah ia.' Maka penduduk langit pun mencintainya. Kemudian dijadikan 

untuknya penerimaan di bumi.” (Zubaidi, 2006)  

Jadi inilah teks-teks utama yang membentuk sumber epistemologis mahabbah dalam 

tasawuf. Simpulnya, mahabbah lebih merupakan keadaan yang datang kepada hati tanpa upaya, 

bertumbuh dan berbuah dengan prasyarat ketakwaan maksimum yaitu mematuhi perintah Allah, 

menjauhi larangan-Nya, serta mengikuti Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. 

 

2. Mahabbah dan Nasib Kehendak Bebas Manusia 

Sesungguhnya hubungan antara mahabbah dan kehendak manusia dapat dipahami 

melalui analisis terstruktur terhadap definisi terminologis yang disampaikan sebelumnya oleh 

para tokoh ulama tasawuf. Maka dapat disimpulkan bahwa makna relasional antara mahabbah 

dengan kehendak bebas manusia mencerminkan kemerdekaan manusia yang sesungguhnya. 

Sehingga teorinya cukup sederhana, bahwa cinta menurut maknanya yang paling dalam adalah 

kebebasan. Vice versa.  Dari seulas teori tersebut, konseptualisasinya bisa dikukuhkan oleh 

preposisi-preposisi berikut:  

a. Kemerdekaan adalah Keselarasan di dalam Ketaatan   



32 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Mahabbah dalam berbagai definisi kaum sufi merupakan simbolisasi atas kesesuaian 

fitrah dengan kehendak Tuhan. Keselarasan dalam pengertian ini berarti menyiratkan adanya 

pertemuan dua kehendak pada satu objek. Makna ini muncul dalam Al-Qur'an pada empat 

proyeksi yang berbeda-beda di mana substansinya mengarah pada esensi keselarasan, harmoni, 

atau kesesuaian. Pertama, firman Allah mengenai perdamaian antara suami istri: “Jika keduanya 

menghendaki perdamaian, maka Allah akan memberi taufik (berakar kata dari wafq yang berarti 

harmoni atau keselarasan) di antara keduanya.” (An-Nisa: 35); kedua, firman-Nya mengenai 

orang-orang kafir: “… sebagai balasan yang setimpal (wifaqa)" (An-Naba: 26); ketiga, firman-Nya 

mengenai orang-orang munafik: “Kami tidak menghendaki selain kebaikan dan taufik” (An-

Nisa: 62); dan keempat, firman-Nya mengenai nabi Syu'aib: “Dan tidak ada taufik bagiku 

melainkan dengan (pertolongan) Allah” (Hud: 88). 

Berdasar hal itu, bila seorang hamba meninggalkan pilihannya untuk berjalan sesuai 

dengan apa yang Allah pilihkan untuknya, maka pernyataan tersebut secara instrinsik seolah 

menyiratkan tentang hilangnya sebuah pilihan (baca: kehendak bebas). Hanya saja, ada sebuah 

isyarat lembut yang disampaikan oleh kaum sufi bahwa sesungguhnya kesesuaian di antara dua 

kehendak itu menyimpan makna lain, sebagaimana dijelaskan al-Kalabadzi bahwa : “Kesesuaian 

berarti ketaatan kepada-Nya dalam segala perintah dan larangan, serta bersikap ridha atas apa 

yang ditakdirkan.”(Al Kalabadzi, 1993) Dengan begitu, keselarasan dapat diartikan sebagai upaya 

untuk menempatkan kehendak diri sesuai dengan kehendak Tuhan. Itu mengapa konteks 

maknanya tidak lagi merujuk pada penafian mutlak terhadap kesadaran diri yang bebas. Bukti 

logis lainnya cukup sederhana. Bahwa implementasi ketaatan tersebut tentulah merupakan inti 

kewajiban yang meniscayakan sebuah pilihan bebas. Maka terma kewajiban sebetulnya 

bergantung, ada atau tiadanya, kepada wujud cipta yang memiliki kebebasan mutlak. Lalu, 

bagaimana menafsir secara dialektik soal pahala dan siksa, bila tak berkaitan langsung dengan 

adanya konsep kemerdekaan primordial.   

Sahl bin Abdullah at-Tustari turut memberi penekanan makna serupa saat sampai pada 

sebuah penjelasan tentang istilah wali. Baginya, wali merupakan seseorang yang berperilaku 

secara continum selaras dengan kehendak Tuhan ( 2001, القشيري ). Agaknya, hal ini seirama 

dengan definisi cinta at-Tustari sebagai komitmen beristiqamah untuk senantiasa selaras dengan 

(kehendak) Allah dan Rasul-Nya. Karena itu, cinta dalam tradisi sufi kemungkinan berkorelasi 

dengan simbol kemerdekaan manusia yang seutuhnya. Dalam konteks yang lebih praksis, semua 

kemaslahatan absolut yang diorientasikan oleh tindakan manusia merupakan penanda kebebasan 

jiwa dari kekangan negative yang menghancurkan.  



33 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Di sisi lain, Al-Qusyairi mencoba untuk memaknai kehendak menurut tradisi sufi sebagai 

tak berkehendak (based on desire) ( 2001, القشيري ). Maka siapapun yang belum terbebas dari hasra 

kehendaknya sendiri tidaklah dapat disebut sebagai orang yang memiliki kehendak (bebas). Jadi, 

berkehendak bebas itu hanya dimungkinkan sebatas dengan meninggalkan kehendak dirinya 

sendiri yang biasanya, berbasis atas hasrat palsu dan hawa nafsu. Esensi pernyataan al-Qusyairi 

ini adalah seruan untuk memilah-milih pilihan yang mengakibatkan hukuman dan/atau menjadi 

sebab turunnya balasan pahala. Tentu kebebasan seperti ini sepenuhnya tergantung pada 

kehendak Tuhan yang mutlak. Sementara manusia nyaris tak memiliki pertimbangan apapun 

untuk menjatuhkan pilihan terbaik di dalamnya, kecuali dengan apa yang telah ditetapkan Tuhan.  

Inilah yang ditegaskan kaum sufi sebagai puncak kedekatan dengan Allah melalui 

persaksian intim terhadap manifestasi-Nya. Bahwa tak ada yang mewujud kecuali Allah (la 

maujuda illa Allah). Karena itu, takkan ada kehendak kecuali kehendak-Nya (la iradata illa 

iradatallah). Hanya saja tidak bisa dipahami dari penisbatan perbuatan kepada Allah itu sebagai 

penafian pilihan, atau pengguguran kewajiban atau penegasian kehendak bebas manusia. Sebab 

Allah SWT, berdasarkan ketuhanan-Nya, secara sempurna mengetahui apa yang akan dilakukan 

oleh hamba-hamba-Nya, dan apa yang akan berlangsung di dalam kerajaan-Nya. Jika tidak, maka 

itu akan menjadi kekurangan dalam sifat-sifat-Nya. Itulah mengapa anggapan bahwa takdir 

menafikan kehendak sekurang-kurangnya merupakan pemahaman yang salah dalam masalah ini.  

b. Kemerdekaan adalah Penghapusan Kehendak Negatif 

Ibrahim al-Khawwas mendefinisikan cinta sebagai penghapus kehendak dan pembakar 

semua sifat buruk dan kebutuhan material yang tak perlu sehingga tak tersisa kecuali hanyalah 

al-Haqq (Allah) dan kehendak-Nya. Konsep intinya adalah soal tidak adanya paksaan di 

dalamnya. Makna pemaksaan ini simple, yaitu seseorang dipaksa untuk melakukan suatu 

perbuatan yang ia benci dan karenanya secara terpaksa pula meninggalkan apa  yang lebih disukai 

sebagai pilihannya. Dalam konteks itu, tampaknya, makna ini kehilangan elan vitalnya saat 

dibenturkan dengan kenyataan antropologis kaum sufi  yang secara merdeka memilih perolehan 

iman, ketaatan, dan ketakwaan (Al Kalabadzi, 1993). Maka atas dasar ini, mustahil mencinta 

Tuhan dengan meninggalkan kehendak bebas manusia sebab sesungguhnya tiada ada paksaan 

di antara dua entitas yang tengah saling mencintai. Pada akhirnya, konsep paksaan hanya akan 

terjadi di antara dua pihak yang saling menolak. Maka dengan demikian, kondisi keterpaksaan 

antara Allah dan hamba-hamba-Nya yang beriman itu menjadi nihil. 

Itu mengapa Tuhan menyeru orang-orang beriman melalui lisan suci Nabi tentang 

urgensi mencontoh keteladan dirinya, bahwa: “Katakanlah (Muhammad): 'Jika kamu mencintai 

Allah, ikutilah aku, niscaya Allah mencintaimu'” (Ali 'Imran: 31). Dalam ayat ini, Allah Swt 



34 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

tampak sengaja mengintegrasikan cinta dan persaksian dalam satu sosok paripurna yaitu Nabi 

Muhammad Sawt. Inilah makna yang ditunjukkan oleh Abu Abdullah al-Qurashi untuk tak 

terlalu mendewakan kehendak dan pilihan diri, sebab bahkan seluruh apa yang dimiliki manusia 

merupakan pilihan dan kehendak Tuhan sehingga Dia-lah yang memiliki hak kelola segala 

urusan manusia, tanpa harus menafikan bebas dan kehendak merdeka manusia. Dengan 

demikian, tidak ada kontradiksi dalam perkataan kaum sufi bahwa mahabba meniscayakan 

penafian kehendak manusia, karena esensi penegasian tersebut dimaksudkan terbatas hanya 

pada apa yang dilarang Allah (al manahiy) dengan tetap diberikan kemerdekaan yang sebebas-

bebasnya untuk menebar amal saleh yang diperintahkan Tuhan (al awamir). 

c. Kemerdekaan adalah Keberadaban 

Al-Junaid al-Baghdadi dan al-Husain bin Mansur al-Hallaj mendefinisikan mahabbah 

sebagai kesatuan bersamaan dengan al Haqq. Konsekuensinya adalah pelepasan sifat-sifat 

kedirian yang buruk agar dapat disubstitusi oleh karakter baik yang dicintai. Dalam tradisi 

sufisme, pengertian ini sejalan dengan ungkapan kaum sufi tentang fana (pelenyapan diri) dimana 

esensinya mengandaikan keterlepasan seseorang dari segala sesuatu kecuali al-Haqq (Al 

Kalabadzi, 1993). Dampaknya adalah keterpeliharaan jiwa – sebagaimana realisasi dari sabda 

Tuhan: “Akulah yang menjadi menjadi pendengaran dan penglihatannya.” 

Perlu disampaikan bahwa penggunaan terma fana di kalangan sufi merujuk secara 

substantif pada peleburan sifat-sifat tercela dengan cara menanam-tinggikan sifat-sifat terpuji 

(adab/akhlak). Jadi fana bukanlah penghilangan material fisik manusia melainkan sekedar 

pemadaman sifat-sifat kemanusiannya yang negative. Maka siapa pun yang fana dari ego 

kediriannya, ia akan baqa bersamaan dengan Tuhannya. 

Yang menjadi permasalahan dalam konteks ini adalah bagaimana nasib kehendak bebas 

manusia? Al Kalabadzi mencoba menawarkan gagasannya di dalam At Ta’aruf bahwa baqa itu 

merupakan kekekalan dalam aspek keselarasan (ketaatan esoterik & eksoterik) sehingga semua 

gerakannya senafas dengan kehendak al-Haqq (lillah, fillah, billah).  

Pembahasan Maulana Jalaluddin Rumi tentang keadaan fana sangat menarik. Dalam 

karyanya “Al-Matsnawi”, dikisahkan melalui nalar imajinatif Rumi bahwa saat seseorang 

mengetuk pintu kekasihnya, lalu kekasihnya bertanya: “Siapa?” Ia menjawab: "Aku." Kekasihnya 

pun berkata: “Selama kamu masih 'kamu', aku tidak akan membukakan pintu untukmu; karena 

aku tidak mengenal siapa pun yang mengatakan 'aku'.” Namun segera pintu dibuka setelah ia 

melepaskan ke-aku-annya (sifat-sifatnya yang buruk) dan menjawabnya sekali lagi dengan 

berkata: “Aku adalah kamu.”(Al Atthar, 2005) Sekalipun menurut Farid al-Din al-'Attar media 

dialog bukanlah merupakan jalan cinta, namun maknanya masih serupa fana yang mengandaikan 



35 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

ketiadaan diri sendiri di hadapan Zat Agung yang lebih tinggi. Al-'Attar di sisi lain juga 

menggunakan perumpamaan batu, bata dan lautan. Bata adalah simbol penempuh jalan spiritual 

(salik); batu merupakan simbol hati yang keras; sementara lautan adalah simbol al-Haqq (Al 

Atthar, 1998). Maka ketika keduanya dilempar ke lautan, batu cenderung berkeluh kesah dengan 

kondisi duniawinya sementara bata sama sekali tidak meninggalkan jejak karena sepenuhnya 

larut dalam cinta yang membara. Baginya, tak ada beda antara musibah dan nikmat sebab 

semuanya merupakan manifestasi dari al jud al ilahiy.  

Masalah fana ini sebetulnya potensial mengundang perdebatan polemik di dalam studi-

studi keislaman kontemporer. Para orientalis melihatnya sebagai perpanjangan dari pemikiran 

Kristen, sementara kaum modernis melihatnya sebagai seruan untuk melampaui yang manusiawi 

menuju yang Ilahi; sesuatu yang tidak akan pernah terealisir.  

Dalam konteks itu, Hassan Hanafi dalam proyek kritisnya “Dari Fana ke Baqa” mencoba 

menguji substansi fana dengan mempertanyakan aspek keemanfaatan praktis dari seruan tersebut 

Baginya, keberadaan sifat-sifat manusiawi itu justru merupakan bagian dari kesempurnaan 

manusia. Dengan begitu, semestinya tak boleh ada klaim kekurangan pada kedirian manusia, 

kecuali bila dipertentangkan dengan entitas kesempurnaan imajinatif. Maka manusia, 

menurutnya tak perlu berupaya menjadi fana dan baqa bersamaan dengan Tuhan. Malah 

sebaliknya, Tuhanlah yang menjadi fana dan baqa di dalam diri manusia sehingga maqamnya 

sebagai khalifah di muka bumi menjadi tegas (Hanafi, 2009).  

Sesungguhnya kritik tersebut, sampai batasan tertentu, mengandung substansi 

kebenaran karena kehendaknya untuk meneguhkan kepercayaan manusia kepada dirinya sendiri 

melalui penegasan artikulatif atas eksistensi dan aktivisme kediriannya di dunia adalah valid. 

Hanya saja, perdebatan problematik yang sebetulnya tak perlu itu akan berdamai dengan 

sendirinya, bila memahami maksud istilah dan tujuan kaum sufi dalam peletakkan asal-usul 

tersebut secara baik dan benar. Sebab, upaya menuju kesempurnaan juga merupakan penegasan 

diri untuk memilih dan berubah sesuai kehendak individual dalam membentuk dirinya. Kecuai 

itu, reformulasi kesempurnaan manusia dalam perspektif tasawuf pun perlu ditetapkan dalam 

rangka mewujudkan tujuan penciptaan, yaitu menjadi khalifah dan hamba Allah 'Azza wa Jalla. 

Dan semua ini bergantung pada makna-makna nurani yang dikehendaki kaum sufi dalam 

masalah mahabbah, yaitu keselarasan manusia di dalam ketaatan terhadap yang dicintainya. Jadi, 

Fana bukanlah penuhanan manusia, melainkan sebatas penyempurnaan, pemurnian, penghiasan 

diri dengan keutamaan-keutamaan adab luhur setelah pengosongannya dari segala macam 

keburukan (at takhalliy – at tahalliy – at tajalliy). 

 



36 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

3. Kandungan Monoteistik dalam Konsep Mahabbah  

Barangkali pemahaman yang keliru terhadap (sebagian) konsep kunci ajaran tasawuf 

dilatari oleh banyak factor. Salahsatunya yang utama adalah kesulitan berinteraksi dengan teks 

sufi karena tak memiliki alat-alat metodologis-epistemologis yang mumpuni. Konteks itu 

diperparah dengan latar kemiskininan aksiologis berupa aspek pengalaman keberagamaan yang 

memadai. Sementara itu, tasawuf bagi para pejalan jalan Tuhan lebih merupakan pengalaman 

batin yang tidak mungkin dipahami hakikatnya secara kasat mata kecuali dengan teori dan 

praktikum empiris yang serupa. Oleh karena itu, riset yang dilakukan Mohammed bin Brika 

menjadi sangat relevan dalam konteks perlunya memahami bahasa tasawuf melalui dua metode 

sekaligus; pertama, bercengkrama langsung melalui peneladanan pengalaman batin untuk 

merengkuh kebenaran rasa (dzauq); dan kedua, menguji validitas kebenaran bangunan falsafah 

sufisme dengan akal objektif sejauh dimungkinkan oleh superioritas nalar manusia (Barkah Ba 

Zaidi Al Hasany, 2006). Pada konteks tarekat Idrisiyah, umpamanya, yang pertama serigkali 

disebut isyaraqiyah, sementara yang terakhir merupakan representasi burhaniyyah. Maka 

pemenuhan kedua pra kondisi ini menjadi penting bagi siapapun yang ingin menyelami lautan 

sufisme agar tak menyebabkan kesalahpahaman akut dan salah interpretasi terhadap teks dan 

perilaku kaum sufi. 

Berdasar hal ini, maka sekali lagi, konsep mahabbah dalam konteks sufisme tidak berarti 

determinisme, melainkan seruan untuk berkomitmen secara serius kepada kehendak Allah 'Azza 

wa Jalla. Inilah sesungguhnya esensi pengalaman kaum sufi yang melambangkan monoteisme 

murni. Senada dengan ini, Taha Sorour menegaskan bahwa substansi tasawuf merefleksikan 

hubungan kewaspadaan yang terus-menerus hidup bersama Tuhan; suatu upaya eksperimental 

manusia untuk kembali – dengan setiap partikel entitas spiritualnya –, kepada sang Pencipta  

(Surour, 2012).  

Oleh karena itu, aliran mahabbah pada kaum sufi lebih berupa pengupayaan maksimum 

dalam proses berkomitmen sepanjang hayat atas perjanjian primordial Ilahi di alam dzar: “Dan 

(ingatlah) ketika Tuhanmu mengeluarkan dari sulbi (tulang belakang) anak cucu Adam 

keturunan mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap roh mereka (seraya berfirman), 

'Bukankah Aku ini Tuhanmu?' Mereka menjawab, 'Betul (Engkau Tuhan kami), kami bersaksi.' 

(Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak mengatakan, 'Sesungguhnya 

ketika itu kami lengah terhadap ini.'” (Al-A'raf: 172) 

Dalam ayat ini terdapat pernyataan tentang perjanjian Ilahi dengan anak-anak Adam 

yang terwujud dalam ketaatan dan penghambaan manusia kepada-Nya. Karena itu, konsep 

keilahian (ilahiyah) dan penghambaan (ubudiyyah) sebetulnya saling berkaitan erat. Maka, bila 



37 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

keilahian Tuhan atas alam semesta disebutkan, pun penghambaan manusia kepada-Nya 

disertakan. Penghambaan diri berarti puncak dari kerendahan, kelemahan, dan 

ketidakberdayaan. Dengan begitu, Allah tidak akan menjadi Tuhan bagi manusia kecuali jika 

manusia itu hamba-Nya, vice versa, bahwa manusia pun tidak akan menjadi hamba Allah kecuali 

hanya bila Allah jualah satu-satunya yang menjadi Tuhannya.  

Makna mendalam tentang penghambaan ini ditemukan umpamanya pada salahsatu 

tokoh sufi, yaitu Rabi'ah al-Adawiyah yang berkata di dalam syairnya : 

 

Aku mencintai-Mu dengan dua cinta: cinta karena hasratku, dan cinta karena Engkau 
memang layak dicintai. 

Cinta karena hasratku, membuatku sibuk dengan menyebut-Mu, dan melupakan selain-
Mu. 

Cinta yang Engkau layak mendapatkannya, membuatku tidak melihat alam semesta 
hingga aku melihat-Mu. 

Maka, tiada pujian bagiku dalam cinta yang ini maupun yang itu, tetapi bagi-Mu segala 
pujian dalam cinta yang ini maupun yang itu (Al Kalabadzi, 1993). 

 

Apa yang diungkapkan oleh Rabi'ah al-Adawiyah merupakan ekspresi tulus dari 

kesetiaan dan penghambaan diri tanpa reserve, sehingga ia tak lagi merasa mampu membalas 

semua kesempurnaan nikmat Tuhan dengan apapun. Makna luhur yang memantulkan cahaya 

spiritual ini tentu hanya dapat digapai oleh proses peleberuan diri dari ikatan-ikatan material atas 

dasar mahabbah;  suatu perasaan tulus yang muncul dari dan merupakan bagian dari amalan hati. 

Saat mahabbah ini ditanamkan di hati seorang mukmin, dia akan menyadari dengan pandangan 

imannya bahwa Allah-lah yang menganugerahi segalanya. Tak seorang pun, seberapa pun tinggi 

kedudukannya, dapat memutuskan tali persahabatan tersebut dengan Allah. Karenanya, 

tindakan merealisir mahabbah sesuai dengan kehendak Tuhan sesungguhanya melampaui 

konsep kebutuhan dan/atau konsep imbalan (rewards and punishment) dimana hal ini sejatinya 

dianggap sebagai salah satu manifestai tingkatan tertinggi dari ketauhidan. 

Di sisi lain, Sa'id bin Abi al-Khayr, seorang sufi besar menjawab seorang penanya tentang 

keajaiban berjalan di atas air, lumpur, dan udara  dan lainnya dengan menegaskan bahwa semua 

hal itu, baginya, tidak bernilai apapun. Sebab sufi yang mukhasyafah adalah seseorang yang hidup 

di antara khalayak ramai; beraktifitas; makan; tidur; berinteraksi; dan bergaul dengan mereka, 

namun hatinya tidak pernah lalai dari mengingat Allah, bahkan sekejap mata pun. Dari sini dapat 

disimpulkan bahwa menjadi seorang sufi yang mencintai Allah ditenggarai dengan hilangnya 

kesombongan, keangkuhan, atau berhala apapun yang menutupi nurani manusia (dalam istilah 

Al Ghazali disebut dengan al aqabat). Maka mahabbah dalam tasawuf adalah ajakan untuk 

membebaskan hati dari semua konsepsi keberhalaan dan memperhabaruinya dengan setetes 



38 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

karunia dari Allah. Sejauh mana hati itu bersih, sejauh itu pula kehidupan manusia menjadi 

jernih. Sejauh mana hati itu suci, maka sejauh itulah amal saleh manusia menjadi mulia di sisi 

Allah. Seirama dengan itu, Mawlana (Rumi) menyampaikan esensi ketauhidan yang 

mencerminkan sebuah kebenaran di dalam hati seorang salik pada sebuah syairnya: 

 
“Di dalam dirimu itu ada ruh, maka carilah!  

Di dalam gumpalan jasadmu ada permata, makan carilah tambangnya! 
O Wahai Salik, jika kamu mencari itu 

Jangan mencarinya di luar dirimu, namun carilah di dalam dirimu sendiri (Ar Rumi, 
1998).” 

 

C. Kesimpulan   

Pengalaman sufistik  dalam dunia tasawuf merupakan perkara yang sangat individual. 

Bahkan saking individualnya seringkali sulit dipahami secara verbal karena esensinya hanya bisa 

dimengerti sepenuhnya oleh internal salik yang telah mengalaminya sendiri. Maka agar dapat 

memahami teks-teks sufi dengan benar, tampaknya perlu untuk memiliki pemahaman yang 

dalam mengenai istilah-istilah spesifik yang digunakan oleh kaum sufi. Beragam definisi yang 

diberikan oleh pelbagai tokoh tasawuf itu mencerminkan nilai-nilai moral spiritual teistik yang 

memperhatikan peran edukatif tasawuf dan pengaruhnya terhadap kemampuan manusia untuk 

menjalankan tugas sebagai khalifah di muka bumi. Ini menunjukkan bahwa tasawuf tidak hanya 

berkaitan dengan aspek spiritual, melainkan juga memiliki aplikasi praktis dalam kehidupan 

sosial. 

Sementara itu, mahabbah dalam tradisi tasawuf memiliki makna yang sangat mendalam 

dan istimewa. Esensinya tidak bisa dimiliki hanya melalui usaha manusia saja (al makasib), tetapi 

lebih merupakan karunia langsung daripada Tuhan (al mawahib), yang datang begitu saja tanpa 

diperjuangkan, namun dapat merubah segala aspek kehidupan seseorang – sejauh menapaki 

keselerasan di dalam ketaatan lahiriah dan batiniah terhadap sang Kekasih (rabb). Dalam tasawuf, 

pengalaman cinta sering diilustrasikan sebagai kerinduan yang amat kuat terhadap Allah. Hanya 

mereka yang pernah merasakan kerinduan itu yang benar-benar mengetahui rasanya. Hal ini 

Kembali mengkonfirmasi aspek personal subjektif dari pengalaman sufistik, sekalipun 

objektifitas proseduralnya masih tetap tak dapat dipahami sepenuhnya hanya melalui teori 

semata. 

Dalam konteks tasawuf, mahabbah memiliki hubungan terikat dengan konsep kehendak 

transenden dan kebebasan manusia yang profan. Salahsatu manfiestasi mahabbah adalah rela 

melepaskan preferensi personal (yang biasanya berbasis hasrat an sich) demi sesuatu yang 

bersifat adiluhung (kemerdekaan hakiki, penghambaan diri, ketaatan absolut dan berpri-



39 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

keadaban). Sekalipun tampak dari sudut pandang lahiriah seperti paksaan, namun pemahaman 

yang lebih dalam terhadap isyarat dan tujuan kaum sufi mengungkapkan bahwa peleburan 

kehendak bebas manusia itu sesungguhnya merupakan sikap pembebasan diri (tahrir, taslim) 

menuju kehendak Allah; suatu upaya mulia untuk mewujudkan tatanan kemanusian yang adil 

dan beradab berdasar atas pilihan bebas manusia untuk mempertahankan nilai-nilai keilahian. 

Kecuali itu, mahabbah juga melambangkan keesaan Tuhan (monoteisme) yang berpotensi 

memerdekakan manusia dari segala bentuk berhala, baik pada kategorinya yang bersifat internal 

maupun eksternal. Hal ini mendorong manusia hanya melihat Allah sebagai pelaku sejati di balik 

semua peristiwa yang terjadi. Pemahaman ini pada gilirannya akan memerdekakan manusia dari 

sikap sombong dan angkuh, sebab keduanya muncul saat seseorang menganggap bahwa dirinya 

adalah penentu dalam setiap tindakan. Menariknya, justru kebebasan sejati manusia itu hanya 

dapat ditemukan sepenuhnya dalam totalitas kepasrahan diri kepada Allah SWT. 

Di tengah dominasi materialisme hari ini, mahabbah sebagaimana diupayakan kaum sufi 

memberikan peluang bagi manusia untuk mengembangkan nilai-nilai spiritualitas luhur sebagai 

tujuan hidupnya secara berkelanjutan. Utamanya, dalam memelihara konsistensi perjanjian 

primordial di alam dzur dengan Sang Kekasih yang terekam dalam Al-Qur'an surat Al-A'raf ayat 

172.  

Dengan demikian, konsep mahabbah bukan hanya sebuah konsep abstrak, melainkan 

sebuah pengalaman spiritual yang transformatif. Ia memiliki potensi untuk membentuk 

individu-individu yang memiliki kesadaran tinggi akan kehadiran ilahi, terbebas dari belenggu 

duniawi, dan senantiasa berusaha menyelaraskan diri dengan kehendak Allah. Dalam dunia yang 

semakin terfragmentasi dan materialistis, pengalaman mahabbah perspektif tasawuf ini dapat 

menjadi sumber kekuatan moral dan spiritual yang berfungsi sebagai alat pembebasan manusia 

yang sesungguhnya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

BIBLIOGRAPHY 

 

’Ajiba, A. A. A. A. bin M. bin. (1999).  البحر المديد.pdf (R. Ahmad Abdullah Al Qurasyi (Ed.)). 

 .الدكتور حسن عباء زكي

Abu Al Hasan Ali bin Ismail, I. S. (1996). المخصص.pdf (K. I. Jaffal (Ed.); 1st ed.).   دار إحياء

 https://shorturl.at/LmaxX .التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي

Al Atthar, F. (1998).  الصوفي الفارسيمدخل إلى الأدب .pdf (M. A. At Turki (Ed.)). Ain Syams 

University. https://shorturl.at/RUmPV 

Al Atthar, F. (2005). منظومة فريد الدين العطار.pdf (M. M. Yunus (Ed.); 1st ed.). المجلس الأعلى للثقافة. 

https://shorturl.at/No4rW 

Al Kalabadzi, A. B. M. bin I. (1993). التعرف لمذهب أهل التصوف.pdf (A. Syamsuddin (Ed.); 1st 

ed.). https://shorturl.at/6cLmo 

Ar Rumi, J. (1998). رباعيات مولانا جلال الدين الرومي_.pdf (M. I. Ibrahim (Ed.)). دار الأحمدي للنشر. 

Arif, A., Amin, M. N., Prasetiawati, E., Concept, M., Mahabbah, K., Abu, M., Al-Ghazali, H. 

M., Concept, M., to, A., Hamid, A., & al-Ghazâli, M. (2023). Mahabbah Concept 

According to Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali. Quality : Journal Of Education, Arabic 

And Islamic Studies. https://api.semanticscholar.org/CorpusID:267189090 

Barkah Ba Zaidi Al Hasany, M. (2006). التصوف_الإسلامي_من_الرمز_إلى_العرفان.pdf (1st ed.).  دار

 https://shorturl.at/yXqF3 .المتون

Baysuğ, H. (2023). UBUDIYYET IN SUFISM IN THE CONTEXT OF THE VERSES OF 

THE QUR’AN. SOCIAL SCIENCE DEVELOPMENT JOURNAL. 

https://api.semanticscholar.org/CorpusID:262036175 

Hanafi, H. (2009). من الفناء إلى البقاء_ محاولة لإعادة بناء علوم التصوف الوعي الموضوعي.pdf.  دار المدار

 https://shorturl.at/tO9t4 .الإسلامي

Qusyairi, A. A. Q. A. K. Al. (2007). لطائف الإشارات.pdf (p. 1409). دار الكتب العلمية. 

Surour, T. A. B. (2012).  شهيد التصوف الإسلامي -الحسين بن منصور الحلاج .pdf (p. 178).  مؤسسة هنداوي

 https://shorturl.at/nhyVp .للتعليم والثقافة

Zubaidi, Z. A. (2006). صحيح البخاري مختصر .pdf (M. Hawas & I. Q. Al Iyadh (Eds.)). 

الرسالة_القشيرية_دار_الكتب_العلمية(. 2001القشيري. ) .pdf (1st ed.). دار الكتب العلمية. 

https://shorter.me/tK4Rq 

رفلسان العرب ط دار المعا .(.3 C.E) .(.Eds) .الكبير, ع. ا. ع., الله, م. أ. ح., & الشاذلي, ه. م .pdf.crdownload 

(3rd ed.). دار المعارف. https://shorturl.at/qpJXe 

 



41 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

 

 

 

 

 

 

 


