E-ISSN: 2808-2044

Fikamia

Doi: bttps://10.58572/bkm.v4i2.92
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
Volume 4, No 2, September 2024

Mencari Kebebasan Dalam Tasawuf: Telaah Kritis Konsep Mahabbah

Asep Ahmad Arsyul Munir
IAI Tasikmalaya, Jawa Barat, Indonesia
ahmadarsyulmunir@gmail.com

Received : 06/10/2024, Revised: 12/10/2024, Approved:29/10/2024
Abstract

In Sufi practice, mahabbah (divine love) is the essence of the spiritual relationship between humans
and God. This paper critically examines how the concept of mahabbah relates to the idea of human
freedom. Through a comprehensive analysis of classical and contemporary references, this research
explores the contradictions that arise between mahabbah and human freedom. The study reveals that
in the Sufi tradition, mahabbah is viewed as a noble spiritual state. Love has the ability to enhance
one's journey towatds Allah, soften hardened hearts, and lead individuals to obedience to Him. Allah
is perceived as a Being of absolute perfection and beauty, so the results of this love are positive and
contribute to the inner beauty and perfection of actions and behavior of the secker. However, a
critical question quickly arises: Does this surrender in divine love hinder individual freedom or is it
actually a means to achieve true freedom? This paper aims to: (1) Identify the monotheistic aspects
of mahabbah found in Islamic mysticism, (2) review the dialectical interaction between mahabbah
and human freedom, and (3) provide a new perspective in gaining an understanding of spiritual
freedom through the Sufi approach. The research reveals that in Sufism, achieving true freedom is
actually found through devotion to divine love. This study is an important part of the broader
discussion on the role of humans in Islamic spirituality, emphasizing the complex relationship
between divine love, freedom, and the pinnacle of spiritual achievement in Sufism.

Keywords: Mahabbab, Freedom, Sufisn
Abstrak

Dalam praktik tasawuf, mahabbah adalah esensi dari hubungan spiritual antara manusia dan Tuhan.
Tulisan ini secara kritis meneliti bagaimana konsep mahabbah berhubungan dengan gagasan kebebasan
manusia. Didalam pengertian ini terungkap bahwa dalam tradisi tasawuf, mahabbah dipandang sebagai
suatu keadaan spiritual yang mulia. Allah dipandang sebagai Wujud yang sempurna dan indah secara
mutlak, sehingga hasil dari kasih ini bersifat positif serta memberikan kontribusi pada keindahan batin
dan kesempurnaan perilaku. Namun, pertanyaan kritis segera muncul: Apakah penyerahan diri dalam
cinta ilahi ini menghambat kebebasan individu atau justru menjadi alat untuk mencapai kebebasan yang
sejati? Tulisan ini bertujuan untuk: (1) Menyusun identifikasi tentang monoteistik mahabbah yang
terdapat dalam mistisisme Islam, (2) mengulas interaksi dialektis antara mahabbah dan kebebasan
manusia, serta (3) memberikan sudut pandang baru dalam memperoleh pemahaman tentang kebebasan
spiritual melalui pendekatan tasawuf. Dalam penelitian tersebut terungkap bahwa kebebasan sejati justru
ditemukan melalui pengabdian kepada cinta ilahi. Studi ini merupakan bagian penting dalam pembahasan
yang lebih luas mengenai peran manusia dalam spiritualitas Islam, dengan menekankan hubungan yang
kompleks antara cinta ilahi, kebebasan, dan pencapaian puncak spiritual dalam tasawuf.

Kata Kunci: Mahabbah, Kebebasan, Sufisme

28
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSIN 2808 - 2044


https://10.0.228.204/hkm.v4i2.92
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:ahmadarsyulmunir@gmail.com

A. Pendahuluan

Mahabbah (Cinta) dalam tasawuf dianggap sebagai konsep sentral yang menjadi poros
maqam (tingkatan spiritual) yang berusaha direalisasikan oleh seorang salik (Arif et al., 2023).
Karena esensinya merupakan hubungan antara Allah (al-Haqq) dan manusia (al-Khalq) sebagai
dua kutub eksistensialnya, maka hubungan di antara keduanya adalah hubungan antara Pencipta
Yang Maha Dicintai dan makhluk lemah yang mencintai. Al-Qur'an menggambarkan hubungan
cinta ini, demikian: “Dia mencintai mereka dan mereka pun mencintai-Nya...” (Al-Ma'idah: 54).

Dalam tradisi sufi, makna cinta dari Allah selalu bernilai benar dan sejati, sementara cinta
manusia sckadar kiasan dan/atau bahkan klaim sepihak (Baysug, 2023). Karena itu, validitas
cinta yang benar dalam tasawuf Islam diukur dari sejauh mana seorang hamba melepaskan
kehendaknya sendiri untuk hidup dengan kehendak sang Pencipta. Sehingga pecinta hakiki
merupakan seseorang yang kehendaknya lenyap dalam kehendak Tuannya. Istilah lainnya adalah
fana (pelenyapan diri) yang dapat berarti hilangnya pilihan bebas, sebab dalam konteks itu entitas
hamba hanya memilih apa yang telah dipilihkan oleh al-Haqq. Maka di sini, sebetulnya hanya
muncul satu opsi yaitu kehendak al-Haqq, yang secara konsisten akan meniadakan kehendak
lainnya.

Dengan pengertian ini, tampaknya secara lahiriah hakikat cinta dalam tasawuf
menghasilkan nilai-nilai negatif seperti determinisme mutlak yang menegasikan kehendak dan
pilihan bebas manusia. Berdasarkan hal ini, penelitian ini relevan untuk menyelidiki
problematika hakikat cinta dan kebebasan manusia dalam tasawuf Islam. Dengan demikian,
pertanyaan akademis yang dapat dibentangkan adalah: (1) Apa hakikat cinta dalam pemikiran
sufi?; (2) Bagaimana relasi mahabbah dengan kebebasan manusia dalam konteks sufisme?, dan;
(3) Sejauh mana kandungan nilai monoteistik cinta eksis dalam ajaran kaum sufi?.

Melalui penelitian ini, akan ditemukan bagaimana seharusnya hubungan antara yang Ilahi
dan yang manusiawi terbentuk; Apakah cinta dalam pemikiran sufi mengandung konten positif
yang menegakkan pondasi ketauhidan ataukah sebaliknya; Apakah penghambaan kepada Allah
Yang Maha Kuasa merupakan seruan untuk pemisahan mutlak kehendak manusia atau justru
seruan itu untuk membebaskannya dari segala berhala yang dituhankan?; atau apakah nilai-nilai

positif yang dihasilkan oleh cinta dalam tasawuf berkontribusi pada penuhanan manusia?

B. Pembahasan
1. Hakikat Cinta dalam Pemikiran Sufisme
Dalam Lisan al-Arab disebutkan: “A/-Hubb adalah antonim dari kebencian. A~Hubb
berarti kasih sayang dan cinta, senada dengan hal itu adala kata a/-bibb (dengan kasrah) (wSJ! et

29
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



al., 3 C.E.).” Orang Arab mengatakan “imra'ah mubibl” sebagai penanda bagi seorang wanita
yang mencintai suaminya dengan penuh gairah. Al-Asma'i kemudian menambahkan: “Pilihlah
hibbataka dan hubbataka dati jenis manusia dan selainnya,” yang berarti “orang-orang yang
dicintai”. “Habbabtu ilaitha al-amra”, yang bermakna “aku membuatnya mencintai sesuatu”. Atau,
“Huma yatahabbaan”, dimana berarti masing-masing dari keduanya saling mencintai yang lain
(Abu Al Hasan Ali bin Ismail, 1996).

Dari definisi linguistik ini, jelas bahwa cinta secara semantic memiliki beberapa makna
yang berkaitan, di antaranya: (1) Gairah ('s)g), yaitu tingkatan rasa cinta yang berlebihan; (2)
Suatu hubungan korelasional yang meniscayakan tindakang saling mencintai dengan kadar yang
sama, baik pada aspek jiwa, hati, dan lainnya; (3) Pengarus-utamaan atau mendahulukan
kepentingan lain atas diri sendiri (a/ itsar).

Istilah mahabbah (dan beberapa derivatnya) muncul dalam Al-Qur'an sebanyak 79 kali.
Diksi yang paling sering muncul dalam bentuk mudbari' (yubibbn). Adapun bentuk masdar
(mababbah) hanya muncul satu kali, yaitu firman Allah: “Dan Aku telah melimpahkan kepadamu
kasih sayang (a/ mahabbah) yang datang dari-Ku; dan supaya kamu diasuh di bawah pengawasan-
Ku." (Thaha: 39) CAjiba, 1999).

Sementara dari sudut pandang terminologi sufistik, cinta dianggap sebagai keadaan mulia
yang statusnya melebihi sekadar maqam (tingkatan spiritual). Sebagai ahwa/ (keadaan spiritual),
maka mahabbah adalah makna yang datang kepada hati (a/ waridaa?) tanpa diupayakan dengan
apapun (kegembiraan, kelapangan, kesenangan dan lain sebagainya). Sehingga abwal ini
merupakan anugerah (a/ mawaahib) dari Yang Maha Benar yang bersumber dari kemurahan
Tuhan (al jud al ilahi). Karenanya, ahwal dapat singgah-berlalu pada hati seseorang sesuai dengan
kapasitas dirinya di hadapan al-Haqq. Tentu sangat berbeda dari magamat, yang memang
seharusnya diperoleh melalui usaha keras seorang hamba melalui jalan kepatuhan lahirian dan
batiniah yang sustainable.

Persis dalam kategori ini, seseorang melantunkan syairnya sebagai berikut:

“Jika ia tidak berlalu, tak akan disebut ahwa/
Dan semua yang berlalu pasti akan hilang
Lihatlah bayangan saat mencapai puncaknya
Ia terus berkurang ketika mulai memanjang” (2001 ,cs_s&dll)

Secara epistemologis, para ahli tasawuf mendasarkan mahabbah pada teks wahyu —
sebagaimana telah disebutkan sebelumnya. Pada firman Allah yang menceritakan tentang Musa
dikatakan: “Dan Aku telah melimpahkan kepadamu kasih sayang yang datang dari-Ku; dan
supaya kamu diasuh di bawah pengawasan-Ku” (Thaha: 39). Salah satu tafsiran yang relevan

menyebutkan bahwa ayat ini bermakna: “Aku menetapkan cinta-Ku di hatimu, karena cinta

30
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSIN 2808 - 2044



seorang hamba kepada Allah hanya terjadi dengan penetapan al-Haqq di dalam hatinya.” Maka

dalam konteks itu pula, kaum sufi seringkali melantunkan syair sebagai berikut:

“Sesungguhnya cinta itu, urusannya ajaib...
Ia dilimpahkan kepadamu tanpa sebab.”(Qusyairi, 2007)

Bahkan Al-Qusyairi dan Al Thusi pun, dalam merumuskan konsepsi mahabbah, tetap
bergantung pada teks-teks wahyu dan hadits Nabi #. Di antaranya ialah sabda Nabi berikut:

“Barangsiapa yang mencintai perjumpaan dengan Allah, Allah mencintai perjumpaan
dengannya. Dan barangsiapa yang membenci perjumpaan dengan Allah, Allah membenci
perjumpaan dengannya.”(Zubaidi, 2006) Atau sabdanya yanglain : “Barangsiapa yang memusuhi
wali-Ku, maka Aku mengumumkan perang terhadapnya. Dan tidaklah hamba-Ku mendekatkan
diri kepada-Ku dengan sesuatu yang lebih Aku cintai daripada apa yang telah Aku wajibkan
kepadanya. Dan hamba-Ku senantiasa mendekatkan diri kepada-Ku dengan amalan-amalan
sunnah hingga Aku mencintainya. Maka apabila Aku telah mencintainya, Aku menjadi
pendengarannya yang ia gunakan untuk mendengar, dan penglihatannya yang ia gunakan untuk
melihat.” (Zubaidi, 2006) Dan sabda nabi lainnya semacam: “Apabila Allah mencintai seorang
hamba, Dia memanggil Jibril: 'Sesungguhnya Allah mencintai fu/an, maka cintailah ia.' Maka Jibril
pun mencintainya. Kemudian Jibril menyerukan kepada penduduk langit: 'Sesungguhnya Allah
mencintai f#/an, maka cintailah ia.' Maka penduduk langit pun mencintainya. Kemudian dijadikan
untuknya penerimaan di bumi.” (Zubaidi, 2006)

Jadi inilah teks-teks utama yang membentuk sumber epistemologis mahabbah dalam
tasawuf. Simpulnya, mahabbah lebih merupakan keadaan yang datang kepada hati tanpa upaya,
bertumbuh dan berbuah dengan prasyarat ketakwaan maksimum yaitu mematuhi perintah Allah,

menjauhi larangan-Nya, serta mengikuti Nabi Muhammad .

2. Mahabbah dan Nasib Kehendak Bebas Manusia

Sesungguhnya hubungan antara mahabbah dan kehendak manusia dapat dipahami
melalui analisis terstruktur terhadap definisi terminologis yang disampaikan sebelumnya oleh
para tokoh ulama tasawuf. Maka dapat disimpulkan bahwa makna relasional antara mahabbah
dengan kehendak bebas manusia mencerminkan kemerdekaan manusia yang sesungguhnya.
Sehingga teorinya cukup sederhana, bahwa cinta menurut maknanya yang paling dalam adalah
kebebasan. [77ce versa. Dari seulas teori tersebut, konseptualisasinya bisa dikukuhkan oleh
preposisi-preposisi berikut:

a. Kemerdekaan adalah Keselarasan di dalam Ketaatan

31
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Mahabbah dalam berbagai definisi kaum sufi merupakan simbolisasi atas kesesuaian
fitrah dengan kehendak Tuhan. Keselarasan dalam pengertian ini berarti menyiratkan adanya
pertemuan dua kehendak pada satu objek. Makna ini muncul dalam Al-Qut'an pada empat
proyeksi yang berbeda-beda di mana substansinya mengarah pada esensi keselarasan, harmoni,
atau kesesuaian. Perfama, firman Allah mengenai perdamaian antara suami istri: “Jika keduanya
menghendaki perdamaian, maka Allah akan memberi zaufik (berakar kata dari wafg yang berarti
harmoni atau keselarasan) di antara keduanya.” (An-Nisa: 35); kedua, firman-Nya mengenai
orang-orang kafir: ... sebagai balasan yang setimpal (wifaqa)" (An-Naba: 20); ketiga, firman-Nya
mengenai orang-orang munafik: “Kami tidak menghendaki selain kebaikan dan zaufik” (An-
Nisa: 62); dan keempat, firman-Nya mengenai nabi Syu'aib: “Dan tidak ada zasfik bagiku
melainkan dengan (pertolongan) Allah” (Hud: 88).

Berdasar hal itu, bila seorang hamba meninggalkan pilihannya untuk berjalan sesuai
dengan apa yang Allah pilihkan untuknya, maka pernyataan tersebut secara instrinsik seolah
menyiratkan tentang hilangnya sebuah pilihan (baca: kehendak bebas). Hanya saja, ada sebuah
isyarat lembut yang disampaikan oleh kaum sufi bahwa sesungguhnya kesesuaian di antara dua
kehendak itu menyimpan makna lain, sebagaimana dijelaskan al-Kalabadzi bahwa : “Kesesuaian
berarti ketaatan kepada-Nya dalam segala perintah dan larangan, serta bersikap ridha atas apa
yang ditakdirkan.” (Al Kalabadzi, 1993) Dengan begitu, keselarasan dapat diartikan sebagai upaya
untuk menempatkan kehendak diri sesuai dengan kehendak Tuhan. Itu mengapa konteks
maknanya tidak lagi merujuk pada penafian mutlak terhadap kesadaran diri yang bebas. Bukti
logis lainnya cukup sederhana. Bahwa implementasi ketaatan tersebut tentulah merupakan inti
kewajiban yang meniscayakan sebuah pilihan bebas. Maka terma kewajiban sebetulnya
bergantung, ada atau tiadanya, kepada wujud cipta yang memiliki kebebasan mutlak. Lalu,
bagaimana menafsir secara dialektik soal pahala dan siksa, bila tak berkaitan langsung dengan
adanya konsep kemerdekaan primordial.

Sahl bin Abdullah at-Tustari turut memberi penekanan makna serupa saat sampai pada
sebuah penjelasan tentang istilah wali. Baginya, wali merupakan seseorang yang berperilaku
secara continum selaras dengan kehendak Tuhan (2001 ,s_l). Agaknya, hal ini seirama
dengan definisi cinta at-Tustari sebagai komitmen beristiqamah untuk senantiasa selaras dengan
(kehendak) Allah dan Rasul-Nya. Karena itu, cinta dalam tradisi sufi kemungkinan berkorelasi
dengan simbol kemerdekaan manusia yang seutuhnya. Dalam konteks yang lebih praksis, semua
kemaslahatan absolut yang diorientasikan oleh tindakan manusia merupakan penanda kebebasan

jiwa dari kekangan negative yang menghancurkan.

32
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSIN 2808 - 2044



Di sisi lain, Al-Qusyairi mencoba untuk memaknai kehendak menurut tradisi sufi sebagai
tak berkehendak (based on desire) (2001 ,s_248)). Maka siapapun yang belum terbebas dari hasra
kehendaknya sendiri tidaklah dapat disebut sebagai orang yang memiliki kehendak (bebas). Jadi,
berkehendak bebas itu hanya dimungkinkan sebatas dengan meninggalkan kehendak dirinya
sendiri yang biasanya, berbasis atas hasrat palsu dan hawa nafsu. Esensi pernyataan al-Qusyairi
ini adalah seruan untuk memilah-milih pilihan yang mengakibatkan hukuman dan/atau menjadi
sebab turunnya balasan pahala. Tentu kebebasan seperti ini sepenuhnya tergantung pada
kehendak Tuhan yang mutlak. Sementara manusia nyaris tak memiliki pertimbangan apapun
untuk menjatuhkan pilihan terbaik di dalamnya, kecuali dengan apa yang telah ditetapkan Tuhan.

Inilah yang ditegaskan kaum sufi sebagai puncak kedekatan dengan Allah melalui
persaksian intim terhadap manifestasi-Nya. Bahwa tak ada yang mewujud kecuali Allah (%
manjuda illa Allah). Karena itu, takkan ada kehendak kecuali kehendak-Nya (l iradata illa
iradatallah). Hanya saja tidak bisa dipahami dari penisbatan perbuatan kepada Allah itu sebagai
penafian pilihan, atau pengguguran kewajiban atau penegasian kehendak bebas manusia. Sebab
Allah SWT, berdasarkan ketuhanan-Nya, secara sempurna mengetahui apa yang akan dilakukan
oleh hamba-hamba-Nya, dan apa yang akan berlangsung di dalam kerajaan-Nya. Jika tidak, maka
itu akan menjadi kekurangan dalam sifat-sifat-Nya. Itulah mengapa anggapan bahwa takdir
menafikan kehendak sekurang-kurangnya merupakan pemahaman yang salah dalam masalah ini.

b. Kemerdekaan adalah Penghapusan Kehendak Negatif

Ibrahim al-Khawwas mendefinisikan cinta sebagai penghapus kehendak dan pembakar
semua sifat buruk dan kebutuhan material yang tak perlu sehingga tak tersisa kecuali hanyalah
al-Haqq (Allah) dan kehendak-Nya. Konsep intinya adalah soal tidak adanya paksaan di
dalamnya. Makna pemaksaan ini simple, yaitu seseorang dipaksa untuk melakukan suatu
perbuatan yang ia benci dan karenanya secara terpaksa pula meninggalkan apa yang lebih disukai
sebagai pilihannya. Dalam konteks itu, tampaknya, makna ini kehilangan elan vitalnya saat
dibenturkan dengan kenyataan antropologis kaum sufi yang secara merdeka memilih perolehan
iman, ketaatan, dan ketakwaan (Al Kalabadzi, 1993). Maka atas dasar ini, mustahil mencinta
Tuhan dengan meninggalkan kehendak bebas manusia sebab sesungguhnya tiada ada paksaan
di antara dua entitas yang tengah saling mencintai. Pada akhirnya, konsep paksaan hanya akan
terjadi di antara dua pihak yang saling menolak. Maka dengan demikian, kondisi keterpaksaan
antara Allah dan hamba-hamba-Nya yang beriman itu menjadi nihil.

Itu mengapa Tuhan menyeru orang-orang beriman melalui lisan suci Nabi tentang
urgensi mencontoh keteladan dirinya, bahwa: “Katakanlah (Muhammad): 'Jika kamu mencintai
Allah, ikutilah aku, niscaya Allah mencintaimu” (Ali 'Imran: 31). Dalam ayat ini, Allah Swt

33
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



tampak sengaja mengintegrasikan cinta dan persaksian dalam satu sosok paripurna yaitu Nabi
Muhammad Sawt. Inilah makna yang ditunjukkan oleh Abu Abdullah al-Qurashi untuk tak
terlalu mendewakan kehendak dan pilihan diri, sebab bahkan seluruh apa yang dimiliki manusia
merupakan pilihan dan kehendak Tuhan sehingga Dia-lah yang memiliki hak kelola segala
urusan manusia, tanpa harus menafikan bebas dan kehendak merdeka manusia. Dengan
demikian, tidak ada kontradiksi dalam perkataan kaum sufi bahwa mahabba meniscayakan
penafian kehendak manusia, karena esensi penegasian tersebut dimaksudkan terbatas hanya
pada apa yang dilarang Allah (a/ manahiy) dengan tetap diberikan kemerdekaan yang sebebas-
bebasnya untuk menebar amal saleh yang diperintahkan Tuhan (a/ awamir).

c. Kemerdekaan adalah Keberadaban

Al-Junaid al-Baghdadi dan al-Husain bin Mansur al-Hallaj mendefinisikan mahabbah
sebagai kesatuan bersamaan dengan al Haqq. Konsekuensinya adalah pelepasan sifat-sifat
kedirian yang buruk agar dapat disubstitusi oleh karakter baik yang dicintai. Dalam tradisi
sufisme, pengertian ini sejalan dengan ungkapan kaum sufi tentang fana (pelenyapan diri) dimana
esensinya mengandaikan keterlepasan seseorang dari segala sesuatu kecuali al-Haqq (Al
Kalabadzi, 1993). Dampaknya adalah keterpeliharaan jiwa — sebagaimana realisasi dari sabda
Tuhan: “Akulah yang menjadi menjadi pendengaran dan penglihatannya.”

Perlu disampaikan bahwa penggunaan terma fana di kalangan sufi merujuk secara
substantif pada peleburan sifat-sifat tercela dengan cara menanam-tinggikan sifat-sifat terpuji
(adab/akhlak). Jadi fana bukanlah penghilangan material fisik manusia melainkan sekedar
pemadaman sifat-sifat kemanusiannya yang negative. Maka siapa pun yang faza dari ego
kediriannya, ia akan baga bersamaan dengan Tuhannya.

Yang menjadi permasalahan dalam konteks ini adalah bagaimana nasib kehendak bebas
manusia? Al Kalabadzi mencoba menawarkan gagasannya di dalam A7 Ta'aruf bahwa baga itu
merupakan kekekalan dalam aspek keselarasan (ketaatan esoterik & eksoterik) sehingga semua
gerakannya senafas dengan kehendak al-Haqq (4/lab, fillah, billah).

Pembahasan Maulana Jalaluddin Rumi tentang keadaan fana sangat menarik. Dalam
karyanya “A/~Matsnawi’, dikisahkan melalui nalar imajinatif Rumi bahwa saat seseorang
mengetuk pintu kekasihnya, lalu kekasihnya bertanya: “Siapar” Ia menjawab: "Aku." Kekasihnya
pun berkata: “Selama kamu masih 'kamu', aku tidak akan membukakan pintu untukmu; karena
aku tidak mengenal siapa pun yang mengatakan 'aku'.” Namun segera pintu dibuka setelah ia
melepaskan ke-aku-annya (sifat-sifatnya yang buruk) dan menjawabnya sekali lagi dengan

berkata: “Aku adalah kamu.”(Al Atthar, 2005) Sekalipun menurut Farid al-Din al-'Attar media

dialog bukanlah merupakan jalan cinta, namun maknanya masih serupa faza yang mengandaikan

34
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSIN 2808 - 2044



ketiadaan diri sendiri di hadapan Zat Agung yang lebih tingei. Al-'Attar di sisi lain juga
menggunakan perumpamaan batu, bata dan lautan. Bata adalah simbol penempubh jalan spiritual
(sali); batu merupakan simbol hati yang keras; sementara lautan adalah simbol al-Haqq (Al
Atthar, 1998). Maka ketika keduanya dilempar ke lautan, batu cenderung berkeluh kesah dengan
kondisi duniawinya sementara bata sama sekali tidak meninggalkan jejak karena sepenuhnya
larut dalam cinta yang membara. Baginya, tak ada beda antara musibah dan nikmat sebab
semuanya merupakan manifestasi dari a/ jud al ilabiy.

Masalah fana ini sebetulnya potensial mengundang perdebatan polemik di dalam studi-
studi keislaman kontemporer. Para orientalis melihatnya sebagai perpanjangan dari pemikiran
Kristen, sementara kaum modernis melihatnya sebagai seruan untuk melampaui yang manusiawi
menuju yang llahi; sesuatu yang tidak akan pernah terealisir.

Dalam konteks itu, Hassan Hanafi dalam proyek kritisnya “Dari Fana ke Baga” mencoba
menguji substansi faza dengan mempertanyakan aspek keemanfaatan praktis dari seruan tersebut
Baginya, keberadaan sifat-sifat manusiawi itu justru merupakan bagian dari kesempurnaan
manusia. Dengan begitu, semestinya tak boleh ada klaim kekurangan pada kedirian manusia,
kecuali bila dipertentangkan dengan entitas kesempurnaan imajinatif. Maka manusia,
menurutnya tak perlu berupaya menjadi fana dan baga bersamaan dengan Tuhan. Malah
sebaliknya, Tuhanlah yang menjadi fana dan baga di dalam diri manusia sehingga magamnya
sebagai khalifah di muka bumi menjadi tegas (Hanafi, 2009).

Sesungguhnya kritik tersebut, sampai batasan tertentu, mengandung substansi
kebenaran karena kehendaknya untuk meneguhkan kepercayaan manusia kepada dirinya sendiri
melalui penegasan artikulatif atas eksistensi dan aktivisme kediriannya di dunia adalah valid.
Hanya saja, perdebatan problematik yang sebetulnya tak perlu itu akan berdamai dengan
sendirinya, bila memahami maksud istilah dan tujuan kaum sufi dalam peletakkan asal-usul
tersebut secara baik dan benar. Sebab, upaya menuju kesempurnaan juga merupakan penegasan
diri untuk memilih dan berubah sesuai kehendak individual dalam membentuk dirinya. Kecuai
itu, reformulasi kesempurnaan manusia dalam perspektif tasawuf pun perlu ditetapkan dalam
rangka mewujudkan tujuan penciptaan, yaitu menjadi khalifah dan hamba Allah "Azza wa Jalla.
Dan semua ini bergantung pada makna-makna nurani yang dikehendaki kaum sufi dalam
masalah mahabbah, yaitu keselarasan manusia di dalam ketaatan terhadap yang dicintainya. Jadi,
Fana bukanlah penuhanan manusia, melainkan sebatas penyempurnaan, pemurnian, penghiasan
diri dengan keutamaan-keutamaan adab luhur setelah pengosongannya dari segala macam

keburukan (az takhalliy — at tahalliy — at tajallzy).

35
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



3. Kandungan Monoteistik dalam Konsep Mahabbah

Barangkali pemahaman yang keliru terhadap (sebagian) konsep kunci ajaran tasawuf
dilatari oleh banyak factor. Salahsatunya yang utama adalah kesulitan berinteraksi dengan teks
sufi karena tak memiliki alat-alat metodologis-epistemologis yang mumpuni. Konteks itu
diperparah dengan latar kemiskininan aksiologis berupa aspek pengalaman keberagamaan yang
memadai. Sementara itu, tasawuf bagi para pejalan jalan Tuhan lebih merupakan pengalaman
batin yang tidak mungkin dipahami hakikatnya secara kasat mata kecuali dengan teori dan
praktikum empiris yang serupa. Oleh karena itu, riset yang dilakukan Mohammed bin Brika
menjadi sangat relevan dalam konteks perlunya memahami bahasa tasawuf melalui dua metode
sekaligus; pertama, bercengkrama langsung melalui peneladanan pengalaman batin untuk
merengkuh kebenaran rasa (dzaug); dan kedua, menguiji validitas kebenaran bangunan falsafah
sufisme dengan akal objektif sejauh dimungkinkan oleh superioritas nalar manusia (Barkah Ba
Zaidi Al Hasany, 2000). Pada konteks tarekat Idrisiyah, umpamanya, yang pertama serigkali
disebut Zsyaragiyah, sementara yang terakhir merupakan representasi burbaniyyah. Maka
pemenuhan kedua pra kondisi ini menjadi penting bagi siapapun yang ingin menyelami lautan
sufisme agar tak menyebabkan kesalahpahaman akut dan salah interpretasi terhadap teks dan
perilaku kaum sufi.

Berdasar hal ini, maka sekali lagi, konsep mahabbah dalam konteks sufisme tidak berarti
determinisme, melainkan seruan untuk berkomitmen secara setius kepada kehendak Allah "Azza
wa Jalla. Inilah sesungguhnya esensi pengalaman kaum sufi yang melambangkan monoteisme
murni. Senada dengan ini, Taha Sorour menegaskan bahwa substansi tasawuf merefleksikan
hubungan kewaspadaan yang terus-menerus hidup bersama Tuhan; suatu upaya eksperimental
manusia untuk kembali — dengan setiap partikel entitas spiritualnya —, kepada sang Pencipta
(Surour, 2012).

Oleh karena itu, aliran mahabbah pada kaum sufi lebih berupa pengupayaan maksimum
dalam proses berkomitmen sepanjang hayat atas perjanjian primordial Ilahi di alam dzar: “Dan
(ingatlah) ketika Tuhanmu mengeluarkan dari sulbi (tulang belakang) anak cucu Adam
keturunan mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap roh mereka (seraya berfirman),
'Bukankah Aku ini Tuhanmu?' Mereka menjawab, 'Betul (Engkau Tuhan kami), kami bersaksi.'
(Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak mengatakan, 'Sesungguhnya
ketika itu kami lengah terhadap ini."”” (Al-A'raf: 172)

Dalam ayat ini terdapat pernyataan tentang petjanjian Ilahi dengan anak-anak Adam
yang terwujud dalam ketaatan dan penghambaan manusia kepada-Nya. Karena itu, konsep

keilahian (zlabiyah) dan penghambaan (ubudiyyah) sebetulnya saling berkaitan erat. Maka, bila

36
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSIN 2808 - 2044



keilahian Tuhan atas alam semesta disebutkan, pun penghambaan manusia kepada-Nya
disertakan. Penghambaan diri berarti puncak dari kerendahan, kelemahan, dan
ketidakberdayaan. Dengan begitu, Allah tidak akan menjadi Tuhan bagi manusia kecuali jika
manusia itu hamba-Nya, vzce versa, bahwa manusia pun tidak akan menjadi hamba Allah kecuali
hanya bila Allah jualah satu-satunya yang menjadi Tuhannya.

Makna mendalam tentang penghambaan ini ditemukan umpamanya pada salahsatu

tokoh sufi, yaitu Rabi'ah al-Adawiyah yang berkata di dalam syairnya :

Aku mencintai-Mu dengan dua cinta: cinta karena hasratku, dan cinta karena Engkau
memang layak dicintai.

Cinta karena hasratku, membuatku sibuk dengan menyebut-Mu, dan melupakan selain-

Mu.
Cinta yang Engkau layak mendapatkannya, membuatku tidak melihat alam semesta

hingga aku melihat-Mu.

Maka, tiada pujian bagiku dalam cinta yang ini maupun yang itu, tetapi bagi-Mu segala

pujian dalam cinta yang ini maupun yang itu (Al Kalabadzi, 1993).

Apa yang diungkapkan oleh Rabi'ah al-Adawiyah merupakan ekspresi tulus dari
kesetiaan dan penghambaan diri tanpa reserve, sehingga ia tak lagi merasa mampu membalas
semua kesempurnaan nikmat Tuhan dengan apapun. Makna luhur yang memantulkan cahaya
spiritual ini tentu hanya dapat digapai oleh proses peleberuan diri dari ikatan-ikatan material atas
dasar mahabbah; suatu perasaan tulus yang muncul dari dan merupakan bagian dari amalan hati.
Saat mahabbah ini ditanamkan di hati seorang mukmin, dia akan menyadari dengan pandangan
imannya bahwa Allah-lah yang menganugerahi segalanya. Tak seorang pun, seberapa pun tinggi
kedudukannya, dapat memutuskan tali persahabatan tersebut dengan Allah. Karenanya,
tindakan merealisir mahabbah sesuai dengan kehendak Tuhan sesungguhanya melampaui
konsep kebutuhan dan/atau konsep imbalan (rewards and punishment) dimana hal ini sejatinya
dianggap sebagai salah satu manifestai tingkatan tertinggi dari ketauhidan.

Di sisi lain, Sa'id bin Abi al-Khayr, seorang sufi besar menjawab seorang penanya tentang
keajaiban berjalan di atas air, lumpur, dan udara dan lainnya dengan menegaskan bahwa semua
hal itu, baginya, tidak bernilai apapun. Sebab sufi yang mukhasyafah adalah seseorang yang hidup
di antara khalayak ramai; beraktifitas; makan; tidur; berinteraksi; dan bergaul dengan mereka,
namun hatinya tidak pernah lalai dari mengingat Allah, bahkan sekejap mata pun. Dari sini dapat
disimpulkan bahwa menjadi seorang sufi yang mencintai Allah ditenggarai dengan hilangnya
kesombongan, keangkuhan, atau berhala apapun yang menutupi nurani manusia (dalam istilah
Al Ghazali disebut dengan a/ agabaf). Maka mahabbah dalam tasawuf adalah ajakan untuk

membebaskan hati dari semua konsepsi keberhalaan dan memperhabaruinya dengan setetes

37
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



karunia dari Allah. Sejauh mana hati itu bersih, sejauh itu pula kehidupan manusia menjadi
jernih. Sejauh mana hati itu suci, maka sejauh itulah amal saleh manusia menjadi mulia di sisi
Allah. Seirama dengan itu, Mawlana (Rumi) menyampaikan esensi ketauhidan yang

mencerminkan sebuah kebenaran di dalam hati seorang salik pada sebuah syairnya:

“Di dalam dirimu itu ada ruh, maka carilah!
Di dalam gumpalan jasadmu ada permata, makan carilah tambangnyal
O Wahai Salik, jika kamu mencari itu
Jangan mencarinya di luar dirimu, namun carilah di dalam dirimu sendiri (Ar Rumi,
1998).”

C. Kesimpulan

Pengalaman sufistik dalam dunia tasawuf merupakan perkara yang sangat individual.
Bahkan saking individualnya seringkali sulit dipahami secara verbal karena esensinya hanya bisa
dimengerti sepenuhnya oleh internal salik yang telah mengalaminya sendiri. Maka agar dapat
memahami teks-teks sufi dengan benar, tampaknya perlu untuk memiliki pemahaman yang
dalam mengenai istilah-istilah spesifik yang digunakan oleh kaum sufi. Beragam definisi yang
diberikan oleh pelbagai tokoh tasawuf itu mencerminkan nilai-nilai moral spiritual teistik yang
memperhatikan peran edukatif tasawuf dan pengaruhnya terhadap kemampuan manusia untuk
menjalankan tugas sebagai khalifah di muka bumi. Ini menunjukkan bahwa tasawuf tidak hanya
berkaitan dengan aspek spiritual, melainkan juga memiliki aplikasi praktis dalam kehidupan
sosial.

Sementara itu, mahabbah dalam tradisi tasawuf memiliki makna yang sangat mendalam
dan istimewa. Esensinya tidak bisa dimiliki hanya melalui usaha manusia saja (a/ makasib), tetapi
lebih merupakan karunia langsung daripada Tuhan (a/ mawahib), yang datang begitu saja tanpa
diperjuangkan, namun dapat merubah segala aspek kehidupan seseorang — sejauh menapaki
keselerasan di dalam ketaatan lahiriah dan batiniah terhadap sang Kekasih (r2b5). Dalam tasawuf,
pengalaman cinta sering diilustrasikan sebagai kerinduan yang amat kuat terhadap Allah. Hanya
mereka yang pernah merasakan kerinduan itu yang benar-benar mengetahui rasanya. Hal ini
Kembali mengkonfirmasi aspek personal subjektif dari pengalaman sufistik, sekalipun
objektifitas proseduralnya masih tetap tak dapat dipahami sepenuhnya hanya melalui teori
semata.

Dalam konteks tasawuf, mahabbah memiliki hubungan terikat dengan konsep kehendak
transenden dan kebebasan manusia yang profan. Salahsatu manfiestasi mahabbah adalah rela
melepaskan preferensi personal (yang biasanya berbasis hasrat a» sich) demi sesuatu yang

bersifat adiluhung (kemerdekaan hakiki, penghambaan diri, ketaatan absolut dan berpri-

38
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSIN 2808 - 2044



keadaban). Sekalipun tampak dari sudut pandang lahiriah seperti paksaan, namun pemahaman
yang lebih dalam terhadap isyarat dan tujuan kaum sufi mengungkapkan bahwa peleburan
kehendak bebas manusia itu sesungguhnya merupakan sikap pembebasan diri (Zabrir, taslim)
menuju kehendak Allah; suatu upaya mulia untuk mewujudkan tatanan kemanusian yang adil
dan beradab berdasar atas pilihan bebas manusia untuk mempertahankan nilai-nilai keilahian.
Kecuali itu, mahabbah juga melambangkan keesaan Tuhan (monoteisme) yang berpotensi
memerdekakan manusia dari segala bentuk berhala, baik pada kategorinya yang bersifat internal
maupun eksternal. Hal ini mendorong manusia hanya melihat Allah sebagai pelaku sejati di balik
semua peristiwa yang terjadi. Pemahaman ini pada gilirannya akan memerdekakan manusia dari
sikap sombong dan angkuh, sebab keduanya muncul saat seseorang menganggap bahwa dirinya
adalah penentu dalam setiap tindakan. Menariknya, justru kebebasan sejati manusia itu hanya
dapat ditemukan sepenuhnya dalam totalitas kepasrahan diri kepada Allah SWT.

Di tengah dominasi materialisme hari ini, mahabbah sebagaimana diupayakan kaum sufi
memberikan peluang bagi manusia untuk mengembangkan nilai-nilai spiritualitas luhur sebagai
tujuan hidupnya secara berkelanjutan. Utamanya, dalam memelihara konsistensi perjanjian
primordial di alam dzur dengan Sang Kekasih yang terekam dalam Al-Qur'an surat Al-A'raf ayat
172.

Dengan demikian, konsep mahabbah bukan hanya sebuah konsep abstrak, melainkan
sebuah pengalaman spiritual yang transformatif. Ia memiliki potensi untuk membentuk
individu-individu yang memiliki kesadaran tinggi akan kehadiran ilahi, terbebas dari belenggu
duniawi, dan senantiasa berusaha menyelaraskan diri dengan kehendak Allah. Dalam dunia yang
semakin terfragmentasi dan materialistis, pengalaman mahabbah perspektif tasawuf ini dapat
menjadi sumber kekuatan moral dan spiritual yang berfungsi sebagai alat pembebasan manusia

yang sesungguhnya.

39
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



BIBLIOGRAPHY

"Ajiba, A. A. A. A. bin M. bin. (1999). 12/ _adlpdf (R. Ahmad Abdullah Al Qurasyi (Ed.)).
S sle Gua sl

Abu Al Hasan Ali bin Ismail, L. S. (1996). pawmasalipdf (K. L. Jaffal (Ed.); 1st ed.). sba) )l
o) Al A sa ¢ 2 all &I A hittps:/ /shorturl.at/LmaxX

Al Atthar, F. (1998). (e )ldll 4 suall c0¥/ A Ji2apdf (M. A. At Turki (Ed.)). Ain Syams
University. https://shortutl.at/ RUmPV

Al Atthar, F. (2005). Jtael/ cull 3 yé 4 shiia pdf (M. M. Yunus (Ed.); 1st ed.). A& YY) sl
https://shortutl.at/No4rW

Al Kalabadzi, A. B. M. bin 1. (1993). < saill Ja/ cuaiel < pilpgdf (A. Syamsuddin (Ed.); 1st
ed.). https://shortutl.at/6cLmo

Ar Rumi, J. (1998). (o5l ool Pl GY 0o lels ) pdf (M. 1. Ibrahim (Ed.)). »&0 (saeal) s,

Arif, A., Amin, M. N., Prasetiawati, E., Concept, M., Mahabbah, K., Abu, M., Al-Ghazali, H.
M., Concept, M., to, A., Hamid, A., & al-Ghazali, M. (2023). Mahabbah Concept
According to Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali. Quality : Journal Of Education, Arabic
And Istamic Studies. https:/ /api.semanticscholar.org/CorpuslD:267189090

Barkah Ba Zaidi Al Hasany, M. (2006). gl | el (o oY) Cipaillpdf(1st ed.). D
G5l https://shorturl.at/yXqF3

Baysug, H. (2023). UBUDIYYET IN SUFISM IN THE CONTEXT OF THE VERSES OF
THE QUR’AN. SOCIAL SCIENCE DEVELOPMENT JOURNAL.
https://api.semanticscholar.org/CorpusID:262036175

Hanafi, H. (2009). (e s sl e ol Cipaill o sle clisiole Y Uglae elid] ) cUdl] Gopdf. Haall )l
Y. https://shortutl.at/tO9t4

Qusyairi, A. A. Q. A. K. AL, (2007). <Y/ <&ilklpdf (p. 1409). daaladl Sl

Surour, T. A. B. (2012). (edeY/ b suaill g - 7o) ) sucaio (g Cpssdlpddf (p. 178). 51138 A e
488 5 adall hittps://shorturl.at/nhyVp

Zubaidi, Z. A. (2006). B miaaa _uaiiapdf (M. Hawas & 1. Q. Al Iyadh (Eds.)).

Dalel) i€l o A il Al i) (2001) .58 paf (1st ed.). dsalall Iy,
https://shorter.me/tK4Rq

po RN &m0 e ) e wS (Bds). 3 C.E). <iled L el Gladpdf.crdownioad
(3rd ed.). <=all Hla https://shorturl.at/qp]Xe

40
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSIN 2808 - 2044



41

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



