E-ISSN: 2808-2044
FHikamia
‘Doi: https://10.58572/bkm.vgi2.n
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
Volume 4, No 2, September 2024
Manajemen Mental dalam Menghadapi Risiko Investasi dengan Metode Tasawuf
Salman Alfarisi Lc. MA.
Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah,
salmanalfarisi62@gmail.com

Received : 01/10/2024, Revised:09/10/2024, Approved:11/10/2024

Abstract
In human life, there are many pleasant and sad events. One example is in investment practices,

where every investor expects profits and an improvement in their financial situation, but not
everything that is expected can always be realized, and the possibility of adverse risks can occur.
Tasawwuf, as the spiritual dimension of Islam, has its method of controlling undesirable
circumstances through several means that can be applied in their daily lives. In this context, this
article investigates the relevance of Tasawwuf's spiritual approach to muamalah (social
interaction) to mitigate the worst that can happen in investment practices. The background of this
research arises from the understanding that the problem of self-control is often a challenge for
investors when they do not expect what they want, this situation often occurs in the wider
community, especially the Muslim community. The main objective of this research is to analyze
the values and teachings of Sufism, which include self-control methods that can be applied as a
spiritual approach to overcoming these problems. This research uses a qualitative approach by
conducting a literature review of the main sources of Sufism and analyzing the relevant methods.
The results showed that the spiritual approach in Sufism can provide strong guidance in creating
a conducive community environment and mentality. In conclusion, this study proposes that
understanding the methods of Sufism with a spiritual approach can be an effective solution to
solving social and financial problems in Muslim societies. By applying this method, the Muslim
community can ensure a stable life in all conditions and situations.

Keywords: Tasawwuf, Management, Risk, Spiritual, Investment, Mind, Self-Control.

Abstrak

Dalam kehidupan manusia, banyak ditemukan kejadian-kejadian yang menyenangkan
maupun yang menyedihkan. Salah satu contohnya adalah dalam praktek investasi, dimana setiap
investor mengharapkan keuntungan dan peningkatan keadaan finansial mereka, namun tidak semua
yang diharapkan dapat selalu terwujud, dan kemungkinan akan risiko yang merugikan dapat terjadi.
Tasawuf, sebagai dimensi spiritual Islam, memiliki metode tersendiri dalam mengontrol keadaan
yang tidak diinginkan melalui beberapa cara yang dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari
mereka. Dalam konteks ini, artikel ini menginvestigasi relevansi pendekatan rohani tasawuf
terhadap muamalah (interaksi sosial) dalam rangka menanggulangi kemungkinan terburuk yang
dapat terjadi dalam praktek investasi. Latar belakang penelitian ini muncul dari pemahaman bahwa
masalah pengendalian diri seringkali menjadi tantangan tersendiri bagi para investor ketika tidak
mengharapkan apa yang mereka inginkan, keadaan seperti ini sering terjadi dalam masyarakat luas,

1
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044


https://10.0.228.204/hkm.v4i2.91
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:salmanalfarisi62@gmail.com

khususnya masyarakat muslim. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis nilai-nilai
dan ajaran tasawuf, yang mencakup metode pengendalian diri dapat diaplikasikan sebagai
pendekatan rohani dalam mengatasi masalah tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan melakukan tinjauan literatur terhadap sumber-sumber utama dalam tasawuf serta
menganalisis metode yang relevan dengan hal tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pendekatan rohani dalam tasawuf dapat memberikan panduan yang kuat dalam menciptakan
lingkungan dan mental masyarakat yang kondusif. Dalam kesimpulannya, penelitian ini
mengajukan bahwa memahami metode tasawuf dengan pendekatan rohani dapat menjadi solusi
yang efektif dalam penyelesaian masalah sosial keuangan dalam masyarakat muslim. Dengan
menerapkan metode ini, masyarakat muslim dapat memastikan kehidupan yang stabil dalam segala

kondisi dan situasi.

Kata Kunci: Tasawuf, Manajemen, Risiko, Rohani, Investasi, Hati, Pengendalian Diri.

Pendahuluan.

Ekonomi Indonesia saat ini berkembang dengan cepat. Setiap tahun, diharapkan
pertumbuhannya akan melampaui tahun sebelumnya. Salah satu faktor yang mendorong
pertumbuhan ekonomi saat ini adalah investasi, yang dapat diartikan mengeluarkan
sumberdaya finansial maupun lainnya dalam jangka waktu yang cukup lama dengan harapan
mendapatkan keuntungan di masa depan (Lubis, 2016). Hal tersebut juga merupakan
langkah awal untuk membangun perekonomian. Maka, berinvestasi dapat membantu
pertumbuhan ekonomi negara, khususnya negara berkembang seperti Indonesia. Di bidang
ekonomi, istilah "investasi" sudah lama digunakan dan biasanya diartikan sebagai menanam
uang pada kegiatan tertentu dengan harapan mendapatkan keuntungan di masa depan.
Investasi adalah pembelian sejumlah dana atau sumber daya lainnya untuk memperoleh
keuntungan dalam waktu yang ditentukan. Istilah "investasi" dapat dikaitkan dengan banyak
hal yang sangat umum, seperti pada sektor riil, seperti tanah, emas, mesin, atau bangunan,
serta aset finansial, seperti deposito, saham, atau obligasi.

Namun, hal yang sering terlupakan bahwa investasi juga memiliki potensi risiko
yang sama seperti kebanyakan kegiatan keuangan lainnya. Risiko dapat didefinisikan
sebagai hasil yang tidak menyenangkan dari tindakan yang tidak sesuai dengan perencanaan
yang dapat menyebabkan kerugian atau sesuatu yang membahayakan. Ini dapat terjadi di
lingkup perorangan, kelompok, perusahaan ataupun lembaga keuangan. Risiko harus
menjadi komponen penting dari setiap kegiatan karena risiko berasal dari hal-hal yang tidak

kita ketahui tentang apa yang akan terjadi. Dari perspektif tasawuf, yang merupakan upaya

2
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



mensucikan jiwa dengan cara menjauhkan pengaruh kehidupan dunia dan memusatkan
perhatian hanya kepada Allah SWT, namun tidak melupakan keberadaannya di dunia dengan
segala altifitas duniawinya. Maka tasawuf dapat menjawab keadaan manusia dalam
mengendalikan emosi jiwanya sebagai kesadaran fitrah (ketuhanan) yang dapat
mengarahkan jiwa agar tetap sehat dalam menghadapi segala keadaan, dan tetap tertuju
kepada kegiatan-kegiatan yang dapat menghubungkan manusia dengan Tuhannya (Nata,
2000).

Metode Penelitian.

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan metode studi
pustaka. Metode ini dilakukan dengan menggunakan studi literatur berbagai sumber seperti
buku, jurnal dan laporan penelitian-penelitian terdahulu. Teknik pengumpulan data
dilakukan dengan library research yaitu menggabungkan berbagai pendapat dalam sumber
yang dijadikan sebuah pemikiran baru yang akurat dan valid sehingga menjadi gagasan baru

dalam kajian yang diteliti.

Hasil dan Pembahasan.
Pengertian Manajemen, Risiko, Investasi dan Tasawuf.

Manajemen biasa dikenal sebagai sebuah proses perencanaan, pengorganisasian,
pengarahan, dan pengendalian usaha produktif yang dilakukan oleh seseorang atau
kelompok dalam sumber daya fisik, manusia, serta keuangan guna mencapai tujuan yang
diharapkan (Mishra, 2019). Manajemen risiko adalah pengorganisasian atau penataan suatu
kegiatan perorangan atau perusahaan untuk mencapai tujuan, dan pengendalian berarti
pengukuran dan perbaikan terhadap pelaksanaan kerja bawahan dengan tujuan agar sesuai
dengan rencana (Sule, 2010).

Risiko adalah peristiwa yang tidak diinginkan, dan merupakan bagian dari kehidupan
yang dapat terjadi tetapi tidak dapat dihindari. Resiko investasi adalah kegagalan untuk
mencapai tujuan semula, atau mendapatkan manfaat yang diharapkan. Ini juga dapat terjadi
karena investasi berjangka relatif panjang (Noor, 2009). Risiko investasi merupakan
ketidakpastian apakah investasi akan mencapai tujuan yang diinginkan, atau malah
sebaliknya. Karena investasi sangat berhubungan dengan waktu, yang berarti bahwa ada dua
aspek waktu yang akan terjadi di dalamnya, yaitu waktu sekarang, saat investasi dimulai,

dan waktu mendatang, saat hasil investasi dinikmati, maka jarak antara keduanya

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



menimbulkan ketidakpastian akan apa yang terjadi di masa mendatang, terlepas dari prediksi
yang dilakukan di waktu sekarang.

Investasi adalah suatu kegiatan yang dilakukan oleh individu maupun kelompok
dengan cara mengeluarkan uang, atau meluangkan waktu untuk mendapatkan sesuatu yang
memberikan keuntungan lebih besar dimasa mendatang (Laopodis, 2021). Adapun tasawuf,
dapat bermakna ahlussuffah, yang berarti orang yang Allah SWT ridho padanya dan bersama
Nabi Muhammad SAW dalam peristiwa hijrah dari Mekah menuju Madinah. Dapat juga
merujuk kepada terminologi bahasa Arab asshafa, bermakna kesucian, anggapan ini berarti
bahwa para sufi adalah orang-orang yang mensucikan perilaku mereka dari kotoran dunia.
Selain itu, kalimat tasawuf juga dimaknai sebagai asshuf, yaitu wol, karena mereka sering
menggunakan pakaian yang terbuat dari bulu domba. Menurut Syekh Muhammad Amin Al-
Kurdi dalam (Al-Kurdi, 1991), istilah tasawuf adalah ilmu yang tentang kebaikan dan
keburukan jiwa, bagaimana cara kita membersihkannya dari sifat-sifat tercela dan
kemampuan kita untuk mengisinya dengan sifat-sifat yang terpuji, metode melakukan suluk,
melangkah menuju keridhaan Allah dengan meninggalkan larangan-Nya dan mentaati

perintah-Nya.

Investasi dalam Islam.

Investasi adalah salah satu kegiatan dalam mu’amalah yang diperbolehkan dalam
Islam dalam hubungan antara sesama manusia, seperti yang diterangkan dalam kaidah figh:
aa A5 S QA ass s Jal) s 3 3V yang berartic segala sesuatu (dalam perkara
mu’amalah) adalah diperbolehkan, sampai adanya dalil yang melarangnya, dengan dalil
dalam surat Al-Bagarah ayat 29: “lses =5V 8 L &1 G123 347 yang berarti: “Dialah yang
menciptakan bagi kalian apa-apa yang ada di bumi semuanya”, hal ini berlaku umum untuk
setiap benda-benda dan kemanfaatan darinya. Adapun dalil khusus atas mu’amalah antara
sesama manusia adalah: « Gl 2% 3 gall 4 Jsi5 » dalam surat Al-Bagarah ayat 275, yang
berarti: “Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”. Dapat
disimpulkan dari kedua dalil tersebut diatas, bahwa semua kegiatan jual beli yang dilakukan
manusia guna mendapatkan manfaat dari hal tersebut, adalah diperbolehkan dalam Islam
hingga adalnya dalil yang melarang kegiatan dimaksud, atau terdapat unsur haram yang
dalam perilaku jual beli (Al-Utsaimin, 2001).

Lingkungan investasi mencakup berbagai instrumen investasi dan aset yang dapat
dibeli dan dijual oleh individu dan institusi, serta pasar tempat aset-aset tersebut

diperdagangkan. Ada dua kategori utama aset, yaitu riil dan finansial. Aset riil adalah

4
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



komponen di dunia nyata dan dapat digunakan untuk membuat barang atau jasa, seperti
mesin, pabrik, dan tanah. sedangkan aset keuangan adalah klaim atas pendapatan dari aset
riil atau klaim yang dibuat oleh entitas, termasuk pemerintah, dan tidak berwujud. Aset
keuangan tidak menghasilkan barang atau jasa, tetapi membantu produksi aset riil secara
tidak langsung. Contoh aset finansial adalah saham, obligasi, atau surat berharga yang
ditawarkan oleh pemerintah atau yang anda miliki. Lingkungan investasi mengacu pada
aktivitas dan peristiwa ekonomi global yang pasti akan mempengaruhi nilai, luas, dan
karakteristik pasar keuangan. Sebagai contoh, situasi yang tidak menentu saat ini sangat
berisiko bagi pasar, pemain, dan instrumen keuangan global, karena konflik perdagangan
dan geopolitik antara negara-negara di seluruh dunia, kebijakan moneter yang saling
bertentangan dan tidak terkoordinasi, ketidakpastian bisnis dan penurunan belanja modal,
dapat mengakibatkan pendekatan atau strategi pembangunan portofolio akan berbeda karena
fokus yang lebih besar pada pengurangan risiko atau konservatisme yang lebih besar akan
mendominasi pembangunan portofolio investasi global.

Istilah umum untuk aset keuangan adalah sekuritas, yang dapat diartikan klaim
hukum atas aliran pendapatan aset keuangan atau aset riil. Contoh sekuritas dengan klaim
atas aset finansial adalah obligasi dan saham. Meskipun banyak sekuritas memiliki jaminan
khusus atau janji untuk mendukung klaim atas aliran pendapatan, namun sekuritas lainnya
tidak seperti itu, tetapi hanya mewakili janji untuk membayar. Contoh sekuritas dengan
klaim atas aset riil dengan agunan adalah obligasi hipotek, di mana agunannya adalah rumah
yang sebenarnya. Saham adalah contoh sekuritas tanpa agunan dan mewakili janji untuk
membayar di mana pun direksi perusahaan menganggap perlu. Sekuritas keuangan
diklasifikasikan dalam tiga kategori utama: ekuitas, utang, dan sekuritas derivatif yang biasa
digunakan untuk mengakses pasar tertentu dan dapat diperdagangkan untuk melindungi nilai
dari risiko yang mungkin terjadi.

Investor atau pelaku pasar sekuritas dalam sebuah ekonomi terdiri dari rumah tangga,
perusahaan, pemerintah, dan seluruh dunia, yang dapat dikategorikan menjadi investor ritel
dan institusional. Investor ritel atau perorangan biasanya hanya memiliki sejumlah kecil
uang, sedangkan investor institusional menginvestasikan lebih banyak uang. Contoh
investor individu adalah anda, saya, atau orang-orang yang menginvestasikan sejumlah uang
secara individu, sedangkan contoh investor institusi adalah reksa dana, bank, asuransi, dan
lembaga keuangan lainnya. Maka segala hal yang dilakukan dalam kegiatan sosial maupun
keuangan antara sesama manusia yang tidak terdapat di dalamnya unsur-unsur yang

diharamkan dalam Islam, adalah perkara yang diperbolehkan.

5
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Investasi dan Bisnis dalam Perspektif Ahli Sufi.

Para ahli sufi menganggap ekonomi adalah media dalam sarana menghasilkan rezeki
yang dititipkan Allah kepada hamba-Nya, sehingga kita tidak berorientasi kepada dunia
dalam mencari rezeki, namun menjadi alat pengabdian hamba kepada Allah. Pada
Hakikatnya, Allah yang memberi Kita rezeki berupa materi dan lain sebagainya, walaupun
secara lahiriyah kita berjualan di pasar, berbisnis, dan melakukan usaha untuk menjemput
rezeki tersebut. Maka selama hati kita tetap berorientasi kepada Sang Pemilik Rezeki, maka
setiap usaha yang kita lakukan tidak akan pernah sia-sia. Tidak terbantahkan bahwa ekonomi
adalah kebutuhan manusia, dan merupakan aktifitas utama dalam kehidupan yang selalu
menyibukkan manusia, namun menjadi sebuah kesalahan apabila dalam aktifitas ekonomi
menjadikan kita jauh dari Allah.

Islam tidak melarang seseorang untuk menjadi kaya, tidak juga melarang aktifitas
ekonomi guna memperkuat harta dan diri, bahkan Islam memberikan dorongan atau motivasi
bagi setiap Muslim untuk menjadi kuat secara ekonomi dan berusaha dengan cara yang baik
dan halal. Namun, Al-Qur’an menegaskan bahwa tidak sedikit orang yang diberi limpahan
nikmat, sehingga tidak mampu beribadah kepada Allah dan melupakan akhirat yang abadi,
bahkan terbuai dengan kenikmatan semu dan melupakan kenikmatan yang abadi. Allah
berfirman dalam surat Al-Hasyr ayat 7 : "8 60 Y1 55 455 538 ¥ ¢,8" yang berarti : “Agar
harta itu tidak hanya beredar diantara orang-orang kaya saja diantara kalian”, maka bagi
seorang sufi, wilayah ajaran tasawuf adalah hati, oleh sebab itu, segala aktifitas kerja dan
bisnis akan selalu disertai dengan kenikmatan dan bahagia dalam hatinya (Fathurahman,
2023).

Dalam hal bisnis dan aktifitas ekonomi, seorang sufi selalu memandang positif dan
optimis, sifat-sifat Nabi Muhammad SAW seperti fathonah, amanah, shidiq dan tabligh
merupakan implementasi dasar dari etika bisnis. Oleh sebab itu, pola berfikir seorang
wirausahawan haruslah merujuk kepada sifat-sifat diatas untuk menjadi dasar dari mental
usahawan yang tahan banting dan sukses dunia dan akhirat. Adapun tujuan dalam setiap
usaha dan bisnis bagi seorang sufi tetaplah tertuju kepada Allah SWT dalam setiap kondisi
dan situasi, maka jika Allah SWT menjadi target usaha kita, maka akan terbentuk dalam diri
kita “nilai” yang tidak akan pernah didapatkan dalam pengajaran formal di sekolah-sekolah,

maupun di perguruan tinggi manapun. Namun, jika orientasi bisnis hanyalah uang dan profit

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



semata, maka segala yang kita usahakan hanya sebatas materi duniawi yang bernilai sangat
rendah di mata Sang Maha Kaya.

Berbisnis bukanlah berbicara tentang target profit semata, akan tetapi juga
bagaimana niat dalam memulainya. Niat akan diketahui apakah usaha yang dilakukan
memiliki nilai ibadah atau tidak, jika niat sudah tertanam dalam hati dengan baik, dan
menempatkan Allah SWT dalam tujuannya, maka insya Allah usaha dimaksud akan
terhitung nilai ibadah. Selanjutnya yang perlu diperhatikan adalah proses yang baik dalam
usaha yang dijalani, maka proses yang bermakna ibadah adalah proses yang menjadikan
Allah SWT sebagai saksi dalam setiap langkahnya, sehingga akan menjadi bagian dari
penilaian Allah SWT sampai ke dalam gerak hati yang paling dalam sepenuhnya dibawah
pengawasan-Nya. Maka hati seorang sufi selalu merasa diawasi oleh Nya yang tak pernah
lelah dan tidur, pengawasan yang lebih baik dari pengawasan manusia yang sangat terbatas,
hal itu biasa disebut muragabah dalam sudut pandang tasawuf.

Sejarah telah membuktikan dalam bisnis yang dilakukan oleh Nabi Muhammad
SAW, vyaitu ketika baliau menjadi pedagang bagi Khadijah, sebelum menikah, Khadijah
pernah memastikan cara berdagang yang dimiliki oleh Rasulullah, oleh karena itu, Khadijah
selalu mengutus seorang hamba sahaya miliknya untuk menemani Rasulullah berdagang ke
Negeri Syam. Dalam bisnisnya, Rasulullah selalu mendapatkan keuntungan yang besar, para
customer-nya pun selalu merasa senang dalam berbisnis dengannya. Rasulullah memiliki
cara tersendiri dalam memikat hati pembeli, beliau selalu melayani pembelinya dengan
sangat baik dan ramah. Hal ini membuktikan bahwa Rasulullah memiliki jiwa bisnis yang
sangat baik, dimana la selalu mengutamakan sifat-sifat terpuji dan menjadikan keuntungan

bukanlah hal yang utama dalam bisnis.

Manajemen Mental dalam Perspektif Tasawuf.

Kaidah Figih menyatakan "aill 42" yaitu seseorang yang memanfaatkan, atau
menginginkan manfaat dari sesuatu, maka ia juga harus siap dengan segala risikonya. Dalam
prinsip investasi ekonomi, setiap orang yang menginvestasikan hartanya pasti pernah
mengalami kegagalan atau ketidaksesuaian dengan apa yang diharapkan. Kondisi ini akan
membawanya ke dalam situasi yang tidak nyaman dan mengakibatkan kesedihan,
kecemasan, keragu-raguan hingga ke gangguan psikis yang biasa disebut kondisi stres dalam
ilmu psikologi. Seseorang yang mengalami hal tersebut, dapat berpengaruh dalam
kehidupannya hingga membutuhkan waktu yang lama untuk memulihkan kondisinya secara

psikis, bahkan banyak yang gagal dalam mengatur kondisi jasmani dan rohaninya, sehingga

7
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



berfikir untuk mengakhiri hidupnya dengan cara tertentu yang disebabkan rasa malu, sedih,
ataupun ketakutan atas hilangnya harapan dalam hidupnya. Islam mengenal kondisi ini
sebagai cobaan, seperti yang Allah sampaikan dalam Al-Quran surat Al-Bagarah ayat 155,
yaitu “.JI53Y) Ga ais g 305 a3 (e el 318 3” yang berarti “dan sungguh akan kami
berikan cobaan kepadamu dengan sedikit ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa dan
buah-buahan”. Adanya cobaan pada diri kita inilah yang akan kita rasakan sebagai beban
atau stres. Bentuk-bentuk kesulitan ini, seperti kematian, sakit, dan kehilangan, dapat
ditemukan dalam kehidupan sehari-hari kita. Kondisi buruk bukan satu-satunya cobaan bagi
manusia, akan tetapi kekayaan, anak, kepandaian, dan jabatan juga dapat menjadi cobaan
bagi manusia.

Al-Quran menggambarkan penyakit hati sebagai gangguan mental dan stres yang
menyertai manusia, yaitu « {335 1318 Wy 201 e 24l Tasa ) AADI 38 Giaih e@—uh & artinya
"dalam hati mereka ada penyakit, lalu ditambah Allah penyakitnya dan bagi mereka siksa
yang pedih, disebabkan mereka berdusta”. Qalbu atau hati, adalah istilah penting yang
banyak dibahas dalam kitab tasawuf. Hati, dalam arti spiritual, adalah pusat kearifan dan
pemahaman. Dalam arti fisik, hati adalah segumpal daging, atau jantung, yang terletak di
sebelah kiri dada. Dalam tasawuf, hati dianggap sebagai sumber baik dan buruk, sumber
pemahaman tentang keagamaan, dan tempat Ilahi berada. Hati, menurut para ulama, adalah
sumber informasi tentang Tuhan, alam semesta, dan manusia. Dalam Al Quran, istilah "hati"
disebut sebanyak 132 kali, dengan makna dasar "berbalik"”, "maju mundur”, "berubah", dan
"naik turun”. Sesuai dengan makna dasar, istilah ini merujuk pada tempat kebaikan dan
kejahatan, kebenaran dan kesalahan, dan keimanan dan kekufuran. Ini menunjukkan betapa
pentingnya dan luasnya maknanya (Madjid, 1998). Dari segi medis, para dokter dan para
ahli telah membahas hati, yang dikenal sebagai galbu atau jantung yang menampung darah
dari pembuluh darah dan menyebarkannya menuju ke seluruh tubuh, serta ke paru-paru
melalui dua saluran paru-paru, yang dikenal sebagai arteri paru-paru. Setelah darah bersih,
ia menampungnya lagi dari dua saluran tersebut dan menyebarkannya kembali ke seluruh
tubuh melalui arteritis, dua saluran pembuluh darah utama (Azhim, 2006).

Sebagian ulama berpendapat bahwa galbu adalah jantungnya ruh, dan denyut jantung
menunjukkan tanda kehidupan dan kematian. Karena itu, hati di dalam ruh merupakan
representasi dari iman ataupun kekufuran, juga sesuatu yang mengembangkan perasaan dan
emosi, serta kebimbangan manusia, seperti cinta, marah, kecenderungan untuk menyukai
ataupun benci, spiritualisme dan kesombongan, kekuatan dan kelemahan, ketenangan dan

kekhawatiran, keyakinan dan keraguan, kerelaan dan ketidakpuasan, cahaya dan kegelapan.

8
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Sifat dasar dari galbu adalah tidak tetap dan tidak stabil yang kerap mengakibatkan stres dan
kurangnya logika dalam mengontrol emosi diri, sehingga memerlukan special treatment
untuk mengembalikan fungsinya semula.

Dalam hal ini, manajemen mental dalam risiko investasi sangat erat kaitannya
dengan manajemen hati dalam kondisi stres, maka dalam tasawuf terdapat ajaran yang dapat
digunakan untuk menjaga stabilitas hati, yaitu dzikir, wirid dan riyadhoh. Dzikir dapat berarti
mensucikan dan mengagungkan, itu juga dapat berarti menyebut dan mengucapkan nama
Allah atau menjaga ingatan akan Allah. Dzikir adalah ibadah lisan dan hati yang tidak
memiliki batas waktu, bahkan Allah mensifati ulil albab (orang yang berakal) untuk orang-
orang yang secara konsisten menyebut Rabbnya, baik dalam keadaan berdiri, duduk, atau
berbaring, yang berarti dzikir bukan hanya ibadah lisaniyah tetapi juga galbiyah, namun
yang terbaik adalah melakukannya dengan lisan dan hati, dan hal yang paling penting saat
ber-dzikir adalah memahami maknanya dengan hati (Nawawi, 2008). Al-Quran menegaskan
fungsi dzikir, dalam surat Ar-Ra’du ayat 28: « Guaks alll &3, 97l &y agish baadiy )il ca
u;isl‘ artinya: “(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram
dengan mengingat Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu
tenteram”. Maka dzikir adalah salah satu metode untuk menjaga hati dan akal agar tidak
kehilangan arah akibat segala kemungkinan yang akan kita temui, khususnya dalam
investasi.

Wirid, yang berarti datang atau tiba, adalah amalan atau bacaan yang diberikan
kepada seorang murid dalam tarekat oleh mursyidnya untuk mendapatkan anugerah Ilahi
yang turun ke dalam hati. Oleh sebab ini, seorang yang mengamalkan dzikir, akan memiliki
hati yang tenang dalam sakinah-Nya. Setelah turunnya sakinah itu, maka hati seorang hamba
akan menjadi kuat dalam segala hal yang dihadapi. Anugerah llahi yang turun ke dalam hati
atau batin manusia ini biasanya datang secara tiba-tiba, tanpa dapat diusahakan atau ditahan
oleh manusia. Dzikir tidak dibatasi waktu atau keadaan, sedangkan wirid dilakukan secara
teratur pada waktu tertentu dengan tujuan untuk mendapatkan anugerah Allah Swt. Dengan
kata lain, wirid adalah upaya untuk mempersiapkan diri untuk menerima anugerah Ilahi yang
datang secara tiba-tiba dengan membersihkan hati dari segala kotoran, namun datangnya
anugerah llahi itu sendiri pada dasarnya tidak dapat diusahakan oleh manusia (Sajari, 2012).
Adapun riyadhoh dapat diartikan proses latihan, penempaan diri dan oleh jiwa guna
penguatan spiritual tertentu yang biasa menggunakan metode untuk mengontrol hawa nafsu.
Imam Al-Ghazali memberikan cara riyadhoh dengan mengurangi makan yang dapat

membunuh syahwat, sedikit tidur yang dapat mengurangi keinginan dan kehendak,

9
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



mengurangi berbicara yang menyelamatkan dari bencana, dan menerima keadaan yang
menyakitkan agar sampai kepada tujuan yang diinginkan (Al-Ghazali, Ihya 'Ulumiddin,
2018).

Ketiga hal dimaksud adalah metode pengendalian diri secara jasmani dan rohani
yang dapat mengurangi kecenderungan hati yang sedang terpuruk hingga dapat
menyembuhkan diri dari segala tekanan dan keadaan yang tidak diinginkan. Metode ini
banyak digunakan oleh para kaum sufi dalam manajemen kehidupan mereka yang
menjadikan keadaan hati maupun fikiran mereka selalu dalam kontrol dan stabil di setiap

kondisi ataupun situasi tertentu.

Kesimpulan

Kecenderungan manusia dalam mengejar keingingan duniawi dalam investasi
menjadikan seluruh daya dan upayanya terfokus akan keinginan serta angan-angannya
dalam memperoleh keuntungan. Mereka telah mempersiapkan segala sesuatu jika nantinya
ia mendapatkan hasil dari investasinya, namun terkadang mereka lupa bahwa keinginan dan

harapan mereka tidak selalu berjalan sebagaimana yang diharapkan.

Dalam keadaan yang tidak diinginkan, kecenderungan diri serta jiwa dalam
penerimaan keadaan dimaksud tidaklah sama antara satu orang dengan lainnya, oleh sebab
itu, diperlukan cara atau metode untuk mengembalikan keadaan hati menjadi tenang, ridha,
hingga kembali normal seperti keadaan semula. Walau apa yang telah terjadi dari kehilangan
maupun kerugian tidak dapat dikembalikan seperti semula, namun setidaknya dapat kembali
melanjutkan kehidupan sebagaimana mestinya tanpa terlalu larut dalam kesedihan dan

keterpurukan.

10
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Referensi

Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya Ulumiddin (Vol. 3). Beirut, Lebanon: Daar Al-Fikr.

Al-Kurdi, M. A. (1991). Tanwir Al-Qulub fi Mu'amalati Allam Al-Guyub. Halab, Suriah:
Dar Al-Qalam Al-'Arabi.

Nata, A. (2000). Akhlak Tasawuf. Jakarta, Indonesia: Raja Grafindo Persada.

Lubis, T. A. (2016). Manajemen Investasi dan Perilaku Keuangan. Jambi, Indonesia: Salim
Media Indonesia.

Sule, E. T. (2010). Pengantar Manajemen. Jakarta, Indonesia: Kencana.

Mishra, U. C. (2019). Management Consept and Practices. Delhi, India: Excel Books Private
Limited.

Laopodis, N. T. (2021). Understanding Investments (2nd Edition ed.). New York, United
States: Routledge.

Noor, H. F. (2009). Investasi, Pengelolaan Bisnis dan Pengembangan Ekonomi Masyarakat.
Jakarta, Indonesia: PT Indeks.

Al-Utsaimin, M. 1. (2001). Al-Qawaid Al-Fighiyyah. Alexandria, Egypt: Daar Al-Basrah.

Madjid, N. (1998). Ensiklopedi Islam Untuk Pelajar (Vol. 2). Jakarta, Indonesia: PT Ichtiar
Baru Van Hoeve.

Azhim, S. A. (2006). Rahasia Kesucian Hati. (A. Hidayat, Penerj.) Jakarta, Indonesia:
Qultum Media.

Nawawi, |. (2008). Risalah Pembersih Jiwa: Terapi Prilaku Lahir dan Batin Dalam
Perspektif Tasawuf. Surabaya, Indonesia: Karya Agung Surabaya.

Sajari, D. (2012). Mengenal Allah: Paham Ma'rifah Ibn ‘Athaillah dalam Al-Hikam.
Bandung, Jawa Barat , Indonesia: Fajar Media.

Fathurahman, Syekh Muhammad. (2023). Tasawuf Berkarakter Simpatik (\Vol.4).

Tasikmalaya, Indonesia: Mawahib.

11
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



