
E-ISSN: 2808-2044  
Hikamia 

Doi: https://10.58572/hkm.v4i2.91 
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia  

Volume 4, No 2, September 2024 

1 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Manajemen Mental dalam Menghadapi Risiko Investasi dengan Metode Tasawuf 
 Salman Alfarisi Lc. MA.   

Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah,  

salmanalfarisi62@gmail.com 

 

Received : 01/10/2024, Revised:09/10/2024, Approved:11/10/2024 

 

 
Abstract 

In human life, there are many pleasant and sad events. One example is in investment practices, 

where every investor expects profits and an improvement in their financial situation, but not 

everything that is expected can always be realized, and the possibility of adverse risks can occur. 

Tasawwuf, as the spiritual dimension of Islam, has its method of controlling undesirable 

circumstances through several means that can be applied in their daily lives. In this context, this 

article investigates the relevance of Tasawwuf's spiritual approach to muamalah (social 

interaction) to mitigate the worst that can happen in investment practices. The background of this 

research arises from the understanding that the problem of self-control is often a challenge for 

investors when they do not expect what they want, this situation often occurs in the wider 

community, especially the Muslim community. The main objective of this research is to analyze 

the values and teachings of Sufism, which include self-control methods that can be applied as a 

spiritual approach to overcoming these problems. This research uses a qualitative approach by 

conducting a literature review of the main sources of Sufism and analyzing the relevant methods. 

The results showed that the spiritual approach in Sufism can provide strong guidance in creating 

a conducive community environment and mentality. In conclusion, this study proposes that 

understanding the methods of Sufism with a spiritual approach can be an effective solution to 

solving social and financial problems in Muslim societies. By applying this method, the Muslim 

community can ensure a stable life in all conditions and situations. 

 

Keywords: Tasawwuf, Management, Risk, Spiritual, Investment, Mind, Self-Control. 

 

 

Abstrak 

Dalam kehidupan manusia, banyak ditemukan kejadian-kejadian yang menyenangkan 

maupun yang menyedihkan. Salah satu contohnya adalah dalam praktek investasi, dimana setiap 

investor mengharapkan keuntungan dan peningkatan keadaan finansial mereka, namun tidak semua 

yang diharapkan dapat selalu terwujud, dan kemungkinan akan risiko yang merugikan dapat terjadi. 

Tasawuf, sebagai dimensi spiritual Islam, memiliki metode tersendiri dalam mengontrol keadaan 

yang tidak diinginkan melalui beberapa cara yang dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari 

mereka. Dalam konteks ini, artikel ini menginvestigasi relevansi pendekatan rohani tasawuf 

terhadap muamalah (interaksi sosial) dalam rangka menanggulangi kemungkinan terburuk yang 

dapat terjadi dalam praktek investasi. Latar belakang penelitian ini muncul dari pemahaman bahwa 

masalah pengendalian diri seringkali menjadi tantangan tersendiri bagi para investor ketika tidak 

mengharapkan apa yang mereka inginkan, keadaan seperti ini sering terjadi dalam masyarakat luas, 

https://10.0.228.204/hkm.v4i2.91
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:salmanalfarisi62@gmail.com


2 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

khususnya masyarakat muslim. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis nilai-nilai 

dan ajaran tasawuf, yang mencakup metode pengendalian diri dapat diaplikasikan sebagai 

pendekatan rohani dalam mengatasi masalah tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan melakukan tinjauan literatur terhadap sumber-sumber utama dalam tasawuf serta 

menganalisis metode yang relevan dengan hal tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pendekatan rohani dalam tasawuf dapat memberikan panduan yang kuat dalam menciptakan 

lingkungan dan mental masyarakat yang kondusif. Dalam kesimpulannya, penelitian ini 

mengajukan bahwa memahami metode tasawuf dengan pendekatan rohani dapat menjadi solusi 

yang efektif dalam penyelesaian masalah sosial keuangan dalam masyarakat muslim. Dengan 

menerapkan metode ini, masyarakat muslim dapat memastikan kehidupan yang stabil dalam segala 

kondisi dan situasi. 

 

Kata Kunci: Tasawuf, Manajemen, Risiko, Rohani, Investasi, Hati, Pengendalian Diri. 

 

 

Pendahuluan. 

Ekonomi Indonesia saat ini berkembang dengan cepat. Setiap tahun, diharapkan 

pertumbuhannya akan melampaui tahun sebelumnya. Salah satu faktor yang mendorong 

pertumbuhan ekonomi saat ini adalah investasi, yang dapat diartikan mengeluarkan 

sumberdaya finansial maupun lainnya dalam jangka waktu yang cukup lama dengan harapan 

mendapatkan keuntungan di masa depan (Lubis, 2016). Hal tersebut juga merupakan 

langkah awal untuk membangun perekonomian. Maka, berinvestasi dapat membantu 

pertumbuhan ekonomi negara, khususnya negara berkembang seperti Indonesia. Di bidang 

ekonomi, istilah "investasi" sudah lama digunakan dan biasanya diartikan sebagai menanam 

uang pada kegiatan tertentu dengan harapan mendapatkan keuntungan di masa depan. 

Investasi adalah pembelian sejumlah dana atau sumber daya lainnya untuk memperoleh 

keuntungan dalam waktu yang ditentukan. Istilah "investasi" dapat dikaitkan dengan banyak 

hal yang sangat umum, seperti pada sektor riil, seperti tanah, emas, mesin, atau bangunan, 

serta aset finansial, seperti deposito, saham, atau obligasi.  

Namun, hal yang sering terlupakan bahwa investasi juga memiliki potensi risiko 

yang sama seperti kebanyakan kegiatan keuangan lainnya. Risiko dapat didefinisikan 

sebagai hasil yang tidak menyenangkan dari tindakan yang tidak sesuai dengan perencanaan 

yang dapat menyebabkan kerugian atau sesuatu yang membahayakan. Ini dapat terjadi di 

lingkup perorangan, kelompok, perusahaan ataupun lembaga keuangan. Risiko harus 

menjadi komponen penting dari setiap kegiatan karena risiko berasal dari hal-hal yang tidak 

kita ketahui tentang apa yang akan terjadi. Dari perspektif tasawuf, yang merupakan upaya 



3 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

mensucikan jiwa dengan cara menjauhkan pengaruh kehidupan dunia dan memusatkan 

perhatian hanya kepada Allah SWT, namun tidak melupakan keberadaannya di dunia dengan 

segala altifitas duniawinya. Maka tasawuf dapat menjawab keadaan manusia dalam 

mengendalikan emosi jiwanya sebagai kesadaran fitrah (ketuhanan) yang dapat 

mengarahkan jiwa agar tetap sehat dalam menghadapi segala keadaan, dan tetap tertuju 

kepada kegiatan-kegiatan yang dapat menghubungkan manusia dengan Tuhannya (Nata, 

2000). 

 

Metode Penelitian. 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan metode studi 

pustaka. Metode ini dilakukan dengan menggunakan studi literatur berbagai sumber seperti 

buku, jurnal dan laporan penelitian-penelitian terdahulu. Teknik pengumpulan data 

dilakukan dengan library research yaitu menggabungkan berbagai pendapat dalam sumber 

yang dijadikan sebuah pemikiran baru yang akurat dan valid sehingga menjadi gagasan baru 

dalam kajian yang diteliti. 

 

Hasil dan Pembahasan. 

Pengertian Manajemen, Risiko, Investasi dan Tasawuf.  

Manajemen biasa dikenal sebagai sebuah proses perencanaan, pengorganisasian, 

pengarahan, dan pengendalian usaha produktif yang dilakukan oleh seseorang atau 

kelompok dalam sumber daya fisik, manusia, serta keuangan guna mencapai tujuan yang 

diharapkan (Mishra, 2019). Manajemen risiko adalah pengorganisasian atau penataan suatu 

kegiatan perorangan atau perusahaan untuk mencapai tujuan, dan pengendalian berarti 

pengukuran dan perbaikan terhadap pelaksanaan kerja bawahan dengan tujuan agar sesuai 

dengan rencana (Sule, 2010). 

Risiko adalah peristiwa yang tidak diinginkan, dan merupakan bagian dari kehidupan 

yang dapat terjadi tetapi tidak dapat dihindari. Resiko investasi adalah kegagalan untuk 

mencapai tujuan semula, atau mendapatkan manfaat yang diharapkan. Ini juga dapat terjadi 

karena investasi berjangka relatif panjang (Noor, 2009). Risiko investasi merupakan 

ketidakpastian apakah investasi akan mencapai tujuan yang diinginkan, atau malah 

sebaliknya. Karena investasi sangat berhubungan dengan waktu, yang berarti bahwa ada dua 

aspek waktu yang akan terjadi di dalamnya, yaitu waktu sekarang, saat investasi dimulai, 

dan waktu mendatang, saat hasil investasi dinikmati, maka jarak antara keduanya 



4 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

menimbulkan ketidakpastian akan apa yang terjadi di masa mendatang, terlepas dari prediksi 

yang dilakukan di waktu sekarang. 

Investasi adalah suatu kegiatan yang dilakukan oleh individu maupun kelompok 

dengan cara mengeluarkan uang, atau meluangkan waktu untuk mendapatkan sesuatu yang 

memberikan keuntungan lebih besar dimasa mendatang (Laopodis, 2021). Adapun tasawuf, 

dapat bermakna ahlussuffah, yang berarti orang yang Allah SWT ridho padanya dan bersama 

Nabi Muhammad SAW dalam peristiwa hijrah dari Mekah menuju Madinah. Dapat juga 

merujuk kepada terminologi bahasa Arab asshafa, bermakna kesucian, anggapan ini berarti 

bahwa para sufi adalah orang-orang yang mensucikan perilaku mereka dari kotoran dunia. 

Selain itu, kalimat tasawuf juga dimaknai sebagai asshuf, yaitu wol, karena mereka sering 

menggunakan pakaian yang terbuat dari bulu domba. Menurut Syekh Muhammad Amin Al-

Kurdi dalam (Al-Kurdi, 1991), istilah tasawuf adalah ilmu yang tentang kebaikan dan 

keburukan jiwa, bagaimana cara kita membersihkannya dari sifat-sifat tercela dan 

kemampuan kita untuk mengisinya dengan sifat-sifat yang terpuji, metode  melakukan suluk, 

melangkah menuju keridhaan Allah dengan meninggalkan larangan-Nya dan mentaati 

perintah-Nya.  

 

Investasi dalam Islam. 

Investasi adalah salah satu kegiatan dalam mu’amalah yang diperbolehkan dalam 

Islam dalam hubungan antara sesama manusia, seperti yang diterangkan dalam kaidah fiqh: 

حَتى يقَوُمَ الدلَِيلُ عَلَى تحَْرِيمِهِ  الحِل   الأصلُ فِي الأشَيَاءِ  , yang berarti: segala sesuatu (dalam perkara 

mu’amalah) adalah diperbolehkan, sampai adanya dalil yang melarangnya, dengan dalil 

dalam surat Al-Baqarah ayat 29: “ ي خَلقََ لكَُمْ مَا فِي الأرَْضِ جَمِيع   اهُوَ الذ ِ ” yang berarti: “Dialah yang 

menciptakan bagi kalian apa-apa yang ada di bumi semuanya”, hal ini berlaku umum untuk 

setiap benda-benda dan kemanfaatan darinya. Adapun dalil khusus atas mu’amalah antara 

sesama manusia adalah: “ بَا مَ الر ِ  dalam surat Al-Baqarah ayat 275, yang ” وَأحََلَّ اللهُ البيَْعَ وَحَرَّ

berarti: “Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”. Dapat 

disimpulkan dari kedua dalil tersebut diatas, bahwa semua kegiatan jual beli yang dilakukan 

manusia guna mendapatkan manfaat dari hal tersebut, adalah diperbolehkan dalam Islam 

hingga adalnya dalil yang melarang kegiatan dimaksud, atau terdapat unsur haram yang 

dalam perilaku jual beli (Al-Utsaimin, 2001).  

Lingkungan investasi mencakup berbagai instrumen investasi dan aset yang dapat 

dibeli dan dijual oleh individu dan institusi, serta pasar tempat aset-aset tersebut 

diperdagangkan. Ada dua kategori utama aset, yaitu riil dan finansial. Aset riil adalah 



5 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

komponen di dunia nyata dan dapat digunakan untuk membuat barang atau jasa, seperti 

mesin, pabrik, dan tanah. sedangkan aset keuangan adalah klaim atas pendapatan dari aset 

riil atau klaim yang dibuat oleh entitas, termasuk pemerintah, dan tidak berwujud. Aset 

keuangan tidak menghasilkan barang atau jasa, tetapi membantu produksi aset riil secara 

tidak langsung. Contoh aset finansial adalah saham, obligasi, atau surat berharga yang 

ditawarkan oleh pemerintah atau yang anda miliki. Lingkungan investasi mengacu pada 

aktivitas dan peristiwa ekonomi global yang pasti akan mempengaruhi nilai, luas, dan 

karakteristik pasar keuangan. Sebagai contoh, situasi yang tidak menentu saat ini sangat 

berisiko bagi pasar, pemain, dan instrumen keuangan global, karena konflik perdagangan 

dan geopolitik antara negara-negara di seluruh dunia, kebijakan moneter yang saling 

bertentangan dan tidak terkoordinasi, ketidakpastian bisnis dan penurunan belanja modal, 

dapat mengakibatkan pendekatan atau strategi pembangunan portofolio akan berbeda karena 

fokus yang lebih besar pada pengurangan risiko atau konservatisme yang lebih besar akan 

mendominasi pembangunan portofolio investasi global. 

 Istilah umum untuk aset keuangan adalah sekuritas, yang dapat diartikan klaim 

hukum atas aliran pendapatan aset keuangan atau aset riil. Contoh sekuritas dengan klaim 

atas aset finansial adalah obligasi dan saham. Meskipun banyak sekuritas memiliki jaminan 

khusus atau janji untuk mendukung klaim atas aliran pendapatan, namun sekuritas lainnya 

tidak seperti itu, tetapi hanya mewakili janji untuk membayar. Contoh sekuritas dengan 

klaim atas aset riil dengan agunan adalah obligasi hipotek, di mana agunannya adalah rumah 

yang sebenarnya. Saham adalah contoh sekuritas tanpa agunan dan mewakili janji untuk 

membayar di mana pun direksi perusahaan menganggap perlu. Sekuritas keuangan 

diklasifikasikan dalam tiga kategori utama: ekuitas, utang, dan sekuritas derivatif yang biasa 

digunakan untuk mengakses pasar tertentu dan dapat diperdagangkan untuk melindungi nilai 

dari risiko yang mungkin terjadi.  

Investor atau pelaku pasar sekuritas dalam sebuah ekonomi terdiri dari rumah tangga, 

perusahaan, pemerintah, dan seluruh dunia, yang dapat dikategorikan menjadi investor ritel 

dan institusional. Investor ritel atau perorangan biasanya hanya memiliki sejumlah kecil 

uang, sedangkan investor institusional menginvestasikan lebih banyak uang. Contoh 

investor individu adalah anda, saya, atau orang-orang yang menginvestasikan sejumlah uang 

secara individu, sedangkan contoh  investor institusi adalah reksa dana, bank, asuransi, dan 

lembaga keuangan lainnya. Maka segala hal yang dilakukan dalam kegiatan sosial maupun 

keuangan antara sesama manusia yang tidak terdapat di dalamnya unsur-unsur yang 

diharamkan dalam Islam, adalah perkara yang diperbolehkan. 



6 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

 

Investasi dan Bisnis dalam Perspektif Ahli Sufi. 

Para ahli sufi menganggap ekonomi adalah media dalam sarana menghasilkan rezeki 

yang dititipkan Allah kepada hamba-Nya, sehingga kita tidak berorientasi kepada dunia 

dalam mencari rezeki, namun menjadi alat pengabdian hamba kepada Allah. Pada 

Hakikatnya, Allah yang memberi kita rezeki berupa materi dan lain sebagainya, walaupun 

secara lahiriyah kita berjualan di pasar, berbisnis, dan melakukan usaha untuk menjemput 

rezeki tersebut. Maka selama hati kita tetap berorientasi kepada Sang Pemilik Rezeki, maka 

setiap usaha yang kita lakukan tidak akan pernah sia-sia. Tidak terbantahkan bahwa ekonomi 

adalah kebutuhan manusia, dan merupakan aktifitas utama dalam kehidupan yang selalu 

menyibukkan manusia, namun menjadi sebuah kesalahan apabila dalam aktifitas ekonomi 

menjadikan kita jauh dari Allah. 

Islam tidak melarang seseorang untuk menjadi kaya, tidak juga melarang aktifitas 

ekonomi guna memperkuat harta dan diri, bahkan Islam memberikan dorongan atau motivasi 

bagi setiap Muslim untuk menjadi kuat secara ekonomi dan berusaha dengan cara yang baik 

dan halal. Namun, Al-Qur’an menegaskan bahwa tidak sedikit orang yang diberi limpahan 

nikmat, sehingga tidak mampu beribadah kepada Allah dan melupakan akhirat yang abadi, 

bahkan terbuai dengan kenikmatan semu dan melupakan kenikmatan yang abadi. Allah 

berfirman dalam surat Al-Hasyr ayat 7 :  َلاَ يكَُوْنَ دوُْلَة  بيَْنَ الأغَْنيِاءَِ مِنْكُمْ" يْ "ك  yang berarti : “Agar 

harta itu tidak hanya beredar diantara orang-orang kaya saja diantara kalian”, maka bagi 

seorang sufi, wilayah ajaran tasawuf adalah hati, oleh sebab itu, segala aktifitas kerja dan 

bisnis akan selalu disertai dengan kenikmatan dan bahagia dalam hatinya (Fathurahman, 

2023).  

Dalam hal bisnis dan aktifitas ekonomi, seorang sufi selalu memandang positif dan 

optimis, sifat-sifat Nabi Muhammad SAW seperti fathonah, amanah, shidiq dan tabligh 

merupakan implementasi dasar dari etika bisnis. Oleh sebab itu, pola berfikir seorang 

wirausahawan haruslah merujuk kepada sifat-sifat diatas untuk menjadi dasar dari mental 

usahawan yang tahan banting dan sukses dunia dan akhirat. Adapun tujuan dalam setiap 

usaha dan bisnis bagi seorang sufi tetaplah tertuju kepada Allah SWT dalam setiap kondisi 

dan situasi, maka jika Allah SWT menjadi target usaha kita, maka akan terbentuk dalam diri 

kita “nilai” yang tidak akan pernah didapatkan dalam pengajaran formal di sekolah-sekolah, 

maupun di perguruan tinggi manapun. Namun, jika orientasi bisnis hanyalah uang dan profit 



7 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

semata, maka segala yang kita usahakan hanya sebatas materi duniawi yang bernilai sangat 

rendah di mata Sang Maha Kaya.  

Berbisnis bukanlah berbicara tentang target profit semata, akan tetapi juga 

bagaimana niat dalam memulainya. Niat akan diketahui apakah usaha yang dilakukan 

memiliki nilai ibadah atau tidak, jika niat sudah tertanam dalam hati dengan baik, dan 

menempatkan Allah SWT dalam tujuannya, maka insya Allah usaha dimaksud akan 

terhitung nilai ibadah. Selanjutnya yang perlu diperhatikan adalah proses yang baik dalam 

usaha yang dijalani, maka proses yang bermakna ibadah adalah proses yang menjadikan 

Allah SWT sebagai saksi dalam setiap langkahnya, sehingga akan menjadi bagian dari 

penilaian Allah SWT sampai ke dalam gerak hati yang paling dalam sepenuhnya dibawah 

pengawasan-Nya. Maka hati seorang sufi selalu merasa diawasi oleh Nya yang tak pernah 

lelah dan tidur, pengawasan yang lebih baik dari pengawasan manusia yang sangat terbatas, 

hal itu biasa disebut muraqabah dalam sudut pandang tasawuf. 

Sejarah telah membuktikan dalam bisnis yang dilakukan oleh Nabi Muhammad 

SAW, yaitu ketika baliau menjadi pedagang bagi Khadijah, sebelum menikah, Khadijah 

pernah memastikan cara berdagang yang dimiliki oleh Rasulullah, oleh  karena itu, Khadijah 

selalu mengutus seorang hamba sahaya miliknya untuk menemani Rasulullah berdagang ke 

Negeri Syam. Dalam bisnisnya, Rasulullah selalu mendapatkan keuntungan yang besar, para 

customer-nya pun selalu merasa senang dalam berbisnis dengannya. Rasulullah memiliki 

cara tersendiri dalam memikat hati pembeli, beliau selalu melayani pembelinya dengan 

sangat baik dan ramah. Hal ini membuktikan bahwa Rasulullah memiliki jiwa bisnis yang 

sangat baik, dimana Ia selalu mengutamakan sifat-sifat terpuji dan menjadikan keuntungan 

bukanlah hal yang utama dalam bisnis.  

 

Manajemen Mental dalam Perspektif Tasawuf. 

Kaidah Fiqih menyatakan "ِالغرُمُ بِالغنُم" yaitu seseorang yang memanfaatkan, atau 

menginginkan manfaat dari sesuatu, maka ia juga harus siap dengan segala risikonya. Dalam 

prinsip investasi ekonomi, setiap orang yang menginvestasikan hartanya pasti pernah 

mengalami kegagalan atau ketidaksesuaian dengan apa yang diharapkan. Kondisi ini akan 

membawanya ke dalam situasi yang tidak nyaman dan mengakibatkan kesedihan, 

kecemasan, keragu-raguan hingga ke gangguan psikis yang biasa disebut kondisi stres dalam 

ilmu psikologi. Seseorang yang mengalami hal tersebut, dapat berpengaruh dalam 

kehidupannya hingga membutuhkan waktu yang lama untuk memulihkan kondisinya secara 

psikis, bahkan banyak yang gagal dalam mengatur kondisi jasmani dan rohaninya, sehingga 



8 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

berfikir untuk mengakhiri hidupnya dengan cara tertentu yang disebabkan rasa malu, sedih, 

ataupun ketakutan atas hilangnya harapan dalam hidupnya. Islam mengenal kondisi ini 

sebagai cobaan, seperti yang Allah sampaikan dalam Al-Quran surat Al-Baqarah ayat 155, 

yaitu “ وَنَقْص  مِنَ الأمَْوَالِ.. عِ وْ الجُ وَ  فِ وْ الخَ  نَ مِ  ء  يْ شَ بِ  مْ كُ نَّ وَ لُ بْ نَلَ وَ  ” yang berarti “dan sungguh akan kami 

berikan cobaan kepadamu dengan sedikit ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa dan 

buah-buahan”. Adanya cobaan pada diri kita inilah yang akan kita rasakan sebagai beban 

atau stres. Bentuk-bentuk kesulitan ini, seperti kematian, sakit, dan kehilangan, dapat 

ditemukan dalam kehidupan sehari-hari kita. Kondisi buruk bukan satu-satunya cobaan bagi 

manusia, akan tetapi kekayaan, anak, kepandaian, dan jabatan juga dapat menjadi cobaan 

bagi manusia. 

Al-Quran menggambarkan penyakit hati sebagai gangguan mental dan stres yang 

menyertai manusia, yaitu “ َاۚ وَلهَُمْ عَذاَبٌ الَِيْمٌٌۢ ەٌۙ بمَِا كَانوُْا يكَْذِبوُْن رَضٌٌۙ فَزَادهَُمُ اللّٰهُ مَرَض   aynitra ”فِيْ قلُوُْبهِِمْ مَّ

"dalam hati mereka ada penyakit, lalu ditambah Allah penyakitnya dan bagi mereka siksa 

yang pedih, disebabkan mereka berdusta". Qalbu atau hati, adalah istilah penting yang 

banyak dibahas dalam kitab tasawuf. Hati, dalam arti spiritual, adalah pusat kearifan dan 

pemahaman. Dalam arti fisik, hati adalah segumpal daging, atau jantung, yang terletak di 

sebelah kiri dada. Dalam tasawuf, hati dianggap sebagai sumber baik dan buruk, sumber 

pemahaman tentang keagamaan, dan tempat Ilahi berada. Hati, menurut para ulama, adalah 

sumber informasi tentang Tuhan, alam semesta, dan manusia. Dalam Al Quran, istilah "hati" 

disebut sebanyak 132 kali, dengan makna dasar "berbalik", "maju mundur", "berubah", dan 

"naik turun". Sesuai dengan makna dasar, istilah ini merujuk pada tempat kebaikan dan 

kejahatan, kebenaran dan kesalahan, dan keimanan dan kekufuran. Ini menunjukkan betapa 

pentingnya dan luasnya maknanya (Madjid, 1998). Dari segi medis, para dokter dan para 

ahli telah membahas hati, yang dikenal sebagai qalbu atau jantung yang menampung darah 

dari pembuluh darah dan menyebarkannya menuju ke seluruh tubuh, serta ke paru-paru 

melalui dua saluran paru-paru, yang dikenal sebagai arteri paru-paru. Setelah darah bersih, 

ia menampungnya lagi dari dua saluran tersebut dan menyebarkannya kembali ke seluruh 

tubuh melalui arteritis, dua saluran pembuluh darah utama (Azhim, 2006).  

Sebagian ulama berpendapat bahwa qalbu adalah jantungnya ruh, dan denyut jantung 

menunjukkan tanda kehidupan dan kematian. Karena itu, hati di dalam ruh merupakan 

representasi dari iman ataupun kekufuran, juga sesuatu yang mengembangkan perasaan dan 

emosi, serta kebimbangan manusia, seperti cinta, marah, kecenderungan untuk menyukai 

ataupun benci, spiritualisme dan kesombongan, kekuatan dan kelemahan, ketenangan dan 

kekhawatiran, keyakinan dan keraguan, kerelaan dan ketidakpuasan, cahaya dan kegelapan. 



9 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Sifat dasar dari qalbu adalah tidak tetap dan tidak stabil yang kerap mengakibatkan stres dan 

kurangnya logika dalam mengontrol emosi diri, sehingga memerlukan special treatment 

untuk mengembalikan fungsinya semula.  

Dalam hal ini, manajemen mental dalam risiko investasi sangat erat kaitannya 

dengan manajemen hati dalam kondisi stres, maka dalam tasawuf terdapat ajaran yang dapat 

digunakan untuk menjaga stabilitas hati, yaitu dzikir, wirid dan riyadhoh. Dzikir dapat berarti 

mensucikan dan mengagungkan, itu juga dapat berarti menyebut dan mengucapkan nama 

Allah atau menjaga ingatan akan Allah. Dzikir adalah ibadah lisan dan hati yang tidak 

memiliki batas waktu, bahkan Allah mensifati ulil albab (orang yang berakal) untuk orang-

orang yang secara konsisten menyebut Rabbnya, baik dalam keadaan berdiri, duduk, atau 

berbaring, yang berarti dzikir bukan hanya ibadah lisaniyah tetapi juga qalbiyah, namun 

yang terbaik adalah melakukannya dengan lisan dan hati, dan hal yang paling penting saat 

ber-dzikir adalah memahami maknanya dengan hati (Nawawi, 2008). Al-Quran menegaskan 

fungsi dzikir, dalam surat Ar-Ra’du ayat 28: “ مْ بِذِكْرِاللهِ ألَاَ بِذِكْرِ اللهِ تطَْمَئِن  هُ بُ وْ لُ قُ  ن  ئِ مَ طْ تَ ا وَ وْ نُ آمَ  نَ يْ الذ ِ 

 artinya: “(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram ,”القلُوُْبُ 

dengan mengingat Allah. Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu 

tenteram”. Maka dzikir adalah salah satu metode untuk menjaga hati dan akal agar tidak 

kehilangan arah akibat segala kemungkinan yang akan kita temui, khususnya dalam 

investasi.  

Wirid, yang berarti datang atau tiba, adalah amalan atau bacaan yang diberikan 

kepada seorang murid dalam tarekat oleh mursyidnya untuk mendapatkan anugerah Ilahi 

yang turun ke dalam hati.  Oleh sebab ini, seorang yang mengamalkan dzikir, akan memiliki 

hati yang tenang dalam sakinah-Nya. Setelah turunnya sakinah itu, maka hati seorang hamba 

akan menjadi kuat dalam segala hal yang dihadapi. Anugerah Ilahi yang turun ke dalam hati 

atau batin manusia ini biasanya datang secara tiba-tiba, tanpa dapat diusahakan atau ditahan 

oleh manusia. Dzikir tidak dibatasi waktu atau keadaan, sedangkan wirid dilakukan secara 

teratur pada waktu tertentu dengan tujuan untuk mendapatkan anugerah Allah Swt. Dengan 

kata lain, wirid adalah upaya untuk mempersiapkan diri untuk menerima anugerah Ilahi yang 

datang secara tiba-tiba dengan membersihkan hati dari segala kotoran, namun datangnya 

anugerah Ilahi itu sendiri pada dasarnya tidak dapat diusahakan oleh manusia (Sajari, 2012). 

Adapun riyadhoh dapat diartikan proses latihan, penempaan diri dan oleh jiwa guna 

penguatan  spiritual tertentu yang biasa menggunakan metode untuk mengontrol hawa nafsu. 

Imam Al-Ghazali memberikan cara riyadhoh dengan mengurangi makan yang dapat 

membunuh syahwat, sedikit tidur yang dapat mengurangi keinginan dan kehendak, 



10 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

mengurangi berbicara yang menyelamatkan dari bencana, dan menerima keadaan yang 

menyakitkan agar sampai kepada tujuan yang diinginkan (Al-Ghazali, Ihya 'Ulumiddin, 

2018). 

Ketiga hal dimaksud adalah metode pengendalian diri secara jasmani dan rohani 

yang dapat mengurangi kecenderungan hati yang sedang terpuruk hingga dapat 

menyembuhkan diri dari segala tekanan dan keadaan yang tidak diinginkan. Metode ini 

banyak digunakan oleh para kaum sufi dalam manajemen kehidupan mereka yang 

menjadikan keadaan hati maupun fikiran mereka selalu dalam kontrol dan stabil di setiap 

kondisi ataupun situasi tertentu. 

 

Kesimpulan 

 

Kecenderungan manusia dalam mengejar keingingan duniawi dalam investasi 

menjadikan seluruh daya dan upayanya terfokus akan keinginan serta angan-angannya 

dalam memperoleh keuntungan. Mereka telah mempersiapkan segala sesuatu jika nantinya 

ia mendapatkan hasil dari investasinya, namun terkadang mereka lupa bahwa keinginan dan 

harapan mereka tidak selalu berjalan sebagaimana yang diharapkan. 

Dalam keadaan yang tidak diinginkan, kecenderungan diri serta jiwa dalam 

penerimaan keadaan dimaksud tidaklah sama antara satu orang dengan lainnya, oleh sebab 

itu, diperlukan cara atau metode untuk mengembalikan keadaan hati menjadi tenang, ridha, 

hingga kembali normal seperti keadaan semula. Walau apa yang telah terjadi dari kehilangan 

maupun kerugian tidak dapat dikembalikan seperti semula, namun setidaknya dapat kembali 

melanjutkan kehidupan sebagaimana mestinya tanpa terlalu larut dalam kesedihan dan 

keterpurukan.     

 

 

 

 

 



11 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Referensi 

 

Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya Ulumiddin (Vol. 3). Beirut, Lebanon: Daar Al-Fikr. 

Al-Kurdi, M. A. (1991). Tanwir Al-Qulub fi Mu'amalati Allam Al-Guyub. Halab, Suriah: 

Dar Al-Qalam Al-'Arabi. 

Nata, A. (2000). Akhlak Tasawuf. Jakarta, Indonesia: Raja Grafindo Persada. 

Lubis, T. A. (2016). Manajemen Investasi dan Perilaku Keuangan. Jambi, Indonesia: Salim 

Media Indonesia. 

Sule, E. T. (2010). Pengantar Manajemen. Jakarta, Indonesia: Kencana. 

Mishra, U. C. (2019). Management Consept and Practices. Delhi, India: Excel Books Private 

Limited. 

Laopodis, N. T. (2021). Understanding Investments (2nd Edition ed.). New York, United 

States: Routledge. 

Noor, H. F. (2009). Investasi, Pengelolaan Bisnis dan Pengembangan Ekonomi Masyarakat. 

Jakarta, Indonesia: PT Indeks. 

Al-Utsaimin, M. I. (2001). Al-Qawaid Al-Fiqhiyyah. Alexandria, Egypt: Daar Al-Basrah. 

Madjid, N. (1998). Ensiklopedi Islam Untuk Pelajar (Vol. 2). Jakarta, Indonesia: PT Ichtiar 

Baru Van Hoeve. 

Azhim, S. A. (2006). Rahasia Kesucian Hati. (A. Hidayat, Penerj.) Jakarta, Indonesia: 

Qultum Media. 

Nawawi, I. (2008). Risalah Pembersih Jiwa: Terapi Prilaku Lahir dan Batin Dalam 

Perspektif Tasawuf. Surabaya, Indonesia: Karya Agung Surabaya. 

Sajari, D. (2012). Mengenal Allah: Paham Ma'rifah Ibn 'Athaillah dalam Al-Hikam. 

Bandung, Jawa Barat , Indonesia: Fajar Media. 

Fathurahman, Syekh Muhammad. (2023). Tasawuf Berkarakter Simpatik (Vol.4). 

Tasikmalaya, Indonesia: Mawahib.  

 

 

 

 


