
E-ISSN: 2808-2044  
Hikamia 

Doi : https://10.58572/hkm.v4i1.71 
 https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia  

Volume 4, No 1, Maret 2024 

 

33 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

 Kontroversi dalam Tasawuf dan Mursyid 

 

Salim Bella Pili1 

1Ma’had Aly Idrisiyyah Tasikmalaya 

salimpili57@gmail.com 

 

Received : 31/03/2024, Revised:12/05/2024, Approved:14/05/2024 

 
Abstract 

The diversity of Sufi facial aspects, both in theoretical conceptualization (nadzariyah) and practical 

application within various orders (amaliyah), has led to perceptions, some of which carry negative 

connotations. The negative image of Sufism, emanating from the theoretical aspects of its teachings, 

is partly rooted in the intertextuality of concepts such as zuhud, faqir, and khalwat, which are often 

understood incomprehensively and devoid of contextualization. Consequently, these concepts 

suggest individual passivity and the practitioner's social detachment through escapism. The 

objective of this research is to provide an alternative portrayal counteracting the prevailing 

negative perceptions of Sufism. Additionally, it aims to establish the notion that positive perceptions 

of Sufism are propagated by the rightful murshid – a genuine Sufi expert who profoundly grasps the 

essence of authentic Sufism. Understanding one's position in life, the murshid is not a figure easily 

found amidst the multitude of contemporary scholars due to the numerous criteria that must be 

fulfilled, promising quality guidance for disciples. This exposition stems from qualitative research 

utilizing a Literature Review approach. Data collection techniques involve intensive examination 

of internal reference sources within the Sufi tradition/field of knowledge. The acquired data is 

subsequently expounded and interpreted analytically. 

Keywords: Negative Emotions, Stress, Zuhud, Faqir, Ujlah/Khalwat, Neo Sufism, Murshid. 

 

Abstrak 

Keragaman wajah Sufism baik secara konseptual teoritik (nadzariyah) maupun secara praktik 

pengamalannya dalam tarekat-tarekat (amaliyah) menimbulkan persepsi-persepsi yang sebagiannya 

bersifat negatif. Citra negatif terhadap Sufism, yang berkembang dari aspek teoritik ajarannya, 

antara lain, bersumber dari intertekstualitas konsep-konsep zuhud, faqir dan khalwat yang dipahami 

secara tidak komprehensif dan kontekstual. Dengan demikian konsep-konsep tersebut mengesankan 

kepasifan individual dan ketidakpedulian sosial pengamalnya dalam eskapisme.  Tujuan dari 

penelitian ini yaitu memberikan gambaran alternatif bagi persepsi negatif terhadap tasawuf yang 

terjadi selama ini. Serta membuka pandangan bahwa persepsi positif tasawuf dibawakan oleh 

mursyid yang haq. Seorang ahli sufi yang benar-benar menyelami kedalaman tasawuf yang 

sesungguhnya. Memahami kedudukannya dalam kehidupan. Dimana ia bukanlah sosok yang akan 

mudah ditemukan diantara banyaknya ulama hari ini atas berbagai syarat yang harus terpenuhi, yang 

menjanjikan kualitas bimbingan terhadap para murid. Tulisan ini menggunakan metode penelitian 

kualitatif dengan pendekatan penelitian kajian Pustaka (library research). Teknik pengumpulan 

data dilakukan dengan pembacaan intensif atas sumber-sumber rujukan standar internal dalam 

tradisi atau bidang ilmu Tasawuf. Hasilnya bahwa setiap Mursyid memiliki thariqah (metode) suluk 

tersendiri yang sudah teruji dan terbukti menghantarkan para salik kepada maqam wushul ilallah, 

sehingga belajar tasawuf dan mengamalkannya tanpa melalui suatu thariqah tertentu dalam 

bimbingan mursyid maka akan.

mengalami kebingungan istilah dan terjebak dalam jebakan-jebakan dimensi batin, dimana salik 

belum pernah sama sekali berpengalaman dalam memasuki perjalan ruhani tersebut. 

Kata Kunci: Emosi negatif, Stres, Zuhud, Faqir, Uzlah/Khalwat, Neo Sufism, Mursyid. 

https://10.0.228.204/hkm.v4i1.71
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:salimpili57@gmail.com


 

34 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Pendahuluan 

Sebagai dimensi batiniyah Islam, sufism lahir dan berkembang dalam interaksinya dengan 

dinamika budaya keagamaan, kemasyarakatan, politik, ekonomi, keilmuan dan kesenian/sastra yang 

berlangsung sepanjang Sejarah Peradaban Islam. Dalam waktu dan ruang historis Islam yang panjang 

dan luas tersebut telah bermunculan dapat dikatakan secara bersamaan, beragam kelompok, madzhab, 

aliran dan pemahaman dalam bidang teologi, fiqih dan tasawuf. Keragaman tersebut disatu sisi bisa 

menimbulkan tanggapan positif yang menyikapinya sebagai khazanah keluasan dan keluwesan 

normatif dan historis yang melegakan. Disisi lain juga muncul kelompok-kelompok yang menyikapi 

keragaman tersebut sebagai potensi konflik yang mengancam menjadi sebuah kontroversi. Beberapa 

pihak mengklaim bahwa tasawuf bukan merupakan ajaran asli internal umat islam melainkan 

merupakan ajaran Hindu Budha yang diadopsi kedalam islam. Diantaranya yang dikenalkan oleh 

golongan orientalis Barat. Dari segi ajarannya banyak tuduhan yang mengklaim bahwa ajaran 

Tasawuf tidak relevan dengan zaman, kumuh, jumud dan terbelakang. Terutama dalam konsep zuhud 

yang dipahami sebagai “harus miskin”. Sehingga tidak menarik bagi sebagian masyarakat awam yang 

tidak mengenal dan memahami tasawuf secara utuh. Maka dari sinilah dikenal wajah tasawuf sebagai 

konflik. 

Kemudian tasawuf dikenal dengan wajah keduanya yaitu Tasawuf sebagai solusi. Tasawuf 

dengan wajah ini dikenal sebagai tasawuf yang damai, memberikan solusi bagi problematika umat 

dan lebih “membumi”. Kunci terbukanya tasawuf yang haq adalah hadirnya seorang mursyid yang 

haq dan kamil mukammil. Yang meluruskan distorsi dan kerancuan yang menimbulkan kesalahan 

dalam memahaminya baik dalam ranah ontologi, epistemologi maupun aksiologinya. Akan tetapi 

kontroversi tidak berhenti sampai disana. Bicara tentang mursyid sebagaimana bermunculannya nabi 

palsu di zaman kenabian, demikian pula dengan oknum-oknum yang mengaku-aku sebagai mursyid. 

Maka demi menghindarkan kesalahpahaman tersebut para ulama menyusun syarat-syarat dan tanda-

tanda mursyid yang haq, juga derajat mursyid yang sempurna dan menyempurnakan. 

Maka dari itu tulisan ini dibuat untuk meluruskan berbagai kesalahpahamn mengenai tasawuf 

dan mursyid. Memperkenalkan konsep tasawuf yang lebih akrab dengan masyarakat dan lingkungan 

kehidupan sehari-hari, yang menyatu dan berdampingan dengan kehidupan sosial masyarakat 

sehingga lebih mudah dipahami dan diamalkan. Kemudian beberapa syarat dan tanda mursyid yang 

haq dan kamil mukammil.  

Kerancuan dalam ranah tasawuf lebih ringan dibandingankan dengan tertipu dalam wilayah 

thariqah palsu dan mursyid palsu. Jika gagal faham dalam wilayah keilmuan tasawuf maka sebatas 

anti dunia, anti social, dan pesimis memandang dunia dan kehidupannya, sedangkan tertipu oleh 

thariqah dann mursyid palsu maka 



 

35 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

menggiring seseorang menjadi dukun, peramal, gila, dan zindiq. Akan tetapi banyak kisah 

mengisahkan bahwa seorang murid yang tulus, jujur, dan berharap ridha Allah dalam bergurunya, 

maka ketika ia tertipu oleh ulama atau mursyid palsu maka pada akhirnya Allah SWT, perjumpakan 

ia dengan mursyid haqiqi yang kamil mukammil. Sehingga jangan takut dan kapok mencari mursyid 

yang haq, bermodalkan ketulusan, kejujuran dan mengetahui kualivikasi mursyid dengan terus 

meminta petunjuk kepada Allah SWT untuk diperjumpakan dengan seorang wali Mursyid.  

Metode Penelitian 

Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan penelitian kajian 

Pustaka (library research). Teknik pengumpulan data dilakukan dengan pembacaan intensif atas 

sumber-sumber rujukan standar internal dalam tradisi atau bidang ilmu Tasawuf. Data yang 

digunakan merupakan data sekunder berupa buku, jurnal, kitab-kitab ulama sufi terdahulu yang 

masyhur dan teruji keabsahannya. Data-data yang diperoleh kemudian dideskripsikan dan 

diinterpretasikan secara analitik.  

Hasil dan Pembahasan 

A. Dimensi Ontologis Sufism 

Dimensi ontologis sufism memiliki kerumitan definisi dan terminologi (ta’rifat wa 

musthalahat) yang menantang untuk memilih yang disetujuinya dan toleran terhadap lainnya. 

Kekayaan definisi dan terminologi sufism ini bisa dilacak dari karya-karya klasik kitab-kitab 

semacam “at-Taarruf Limadzhab Ahli at-Tasawuf” (Abu Bakar Al-Kalabadzi) “ar-Risalah 

al-Qusyairiyah fii ‘Ilmi at-Tasawuf” (Abil Qasim al-Qusyairi) “Kasyful Mahjub” (al-

Hujwiri) “Tanwiirul Quluub” (Syaikh Amin al-Kurdi) “Hikam” (Ibnu Athaillah) maupun 

dari ensiklopedi atau buku-buku ilmu Tasawuf masa kini. Definisi (takrifat) ilmu tasawuf itu 

secara sederhana dikelompokkan menjadi 3 (tiga) kategori definisi yaitu; 

Pertama; “at-Takrifat bil Bidayat” yaitu definisi-definisi yang dikemukakan 

berdasarkan permulaan-permulaan perjalanan kehidupan spiritual seseorang (starting-points 

oriented definitions), antara lain, Tasawuf sebagai; (a). taubah (Ghazali, n.d.), (b). 

muhasabah, (c). tadzkiyah, (d). mujahadah, (e). riyadhah, (f). inabah, (g). pendekatan 

(taqarrub), dll. Kedua; “at-Takrifat bil-Mujahadah wa bil-Riyadhah” yaitu definisi-definisi 

yang bersandarkan pada usaha-usaha mengendalikan nafsu (jihad an-nafs) dan usaha untuk 

menghiasinya dengan akhlaqul karimah, (Control and Adorn The Soul Definitions), seperti 

ungkapan Tasawuf adalah ilmu untuk mencapai (a). Tingkatan nafsu yang lebih tinggi (Al-

Jurjani, n.d.), (b). makrifat, (c). fana, (extace mystic), (d). mahabbah, (e). ridla, (f). wushul, 

(g). mukasyafah, (ketersingkapan alam ghaib), (h). musyahadah (penyaksian), (i). ittihad 



 

36 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

(union mystical) dll. Ketiga; “at-Takrifat bil Madzagat”, yaitu definisi-definisi yang mengacu 

pada pengalaman spiritual yang dihayati oleh para salik (religious experiences oriented 

definitions). Contoh-contohnya pendefinisian tasawuf sebagai (a). faqru (kefakiran), (b). al-

Ju’ (lapar), (e). al-Khauf (takut), (d). ar-Raja’ (harap), (e). al-Wijlu, (f). al-Wijdu, (g). asy-

Syauq (rindu), (h). al-Sakr (kemabukan), (i). al-Huzn (nelangsa), (j). al-Haya (rasa malu), (k). 

al-Istirsal (rasa kebersamaan) dll.  

Definisi-definisi tentang tasawuf yang dibicarakan di atas seluruhnya berasal dari 

kalangan ahli sufi sendiri. Tokoh-tokoh sufi yang populer seperti al-Ghazali, Abdul Qadir al-

Jilani, as-Suhrawardi dll. Masing-masing mereka memberikan lebih dari satu definisi, Ibnu 

Arabi punya 4 definisi  dan Abu Junaid al-Baghdadi menyumbangkan 6 (enam) definisi 

tasawuf. Syekh Ahmad Zaruq al-Fasi dalam “Qawaid at-Tasawuf” menyatakan bahwa 

jumlah definisi Tasawuf sekitar 2000 (dua ribu) definisi, semuanya benar, hanya 

perspektifnya yang berbeda. (Al-Fasi, 2005). Dalam logika atau ilmu mantiq terdapat 

pembahasan tentang “definisi” macam-macamnya, cara membuat definisi yang baik dan 

benar dan kaidah-kaidahnya. Diantara kaidah atau prinsip utama dalam pembuatan “definisi” 

ialah bahwa suatu definisi yang baik dan benar itu haruslah “jamik manik”, “clear and 

distinctive”. Yaitu harus mencakup dan eksklusif. Akan tetapi pendefinisian yang demikian 

tidak bisa diberlakukan bagi ilmu Tasawuf, sebagaimana berlaku bagi ilmu-ilmu lainnya. Hal 

ini terjadi karena pengalaman religius para salik yang beragam ketika merasakan (dzauq) 

perjalanan spiritual mereka. 

ف أذواق أهل  التصوف ليس له تعريف جامع مانع. كسائر العلوم أو كأكثر العلوم. وإنما له تعريفات متعددة لاختلا

الله، فكلّ ذوق نتيجة تجلّ، وتجليات الحق المتعددة لا تتكرر أبدا، وإنما كل هذه التعريفات مجرد محاولة لتقريب بعض المفاهيم  

   .حول هذا الذوق 

Sayid Abdul Fattah dalam “as-Sayru wa as-Suluku ila maliki al-Muluk” menyatakan; 

“Tidak sebagaimana ilmu-ilmu lainnya secara umum, Tasawuf tidak memiliki definisi yang 

clear and distinctive (jamik manik). Tasawuf memiliki definisi yang beragam sesuai dengan 

keragaman pengalaman ruhani yang dirasakan oleh para wali Allah. Sedangkan 

pengalaman-pengalaman ruhani tersebut merupakan Tajalli Allah yang dilimpahkanNya 

(kepada wali-wali Nya). Dan bentuk-bentuk Tajalliyat Allah tersebut sangat banyak dan tidak 

selamanya dapat diulangi. Jadi sejatinya definisi Tasawuf ini hanyalah sekedar upaya (para 

wali) untuk mengungkapkan sebagian pemahamannya terhadap sensasi-sensasi spiritual 



 

37 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

tersebut.” (Fattah, 2002). Masih dalam dimensi ontologisnya, kontroversi juga muncul dari 

term-term (musthalahat) sekitar maqamat dan ahwal.  

B. Kontroversi Dimensi Epistemologis Tasawuf 

Dalam dimensi epistemologis tasawuf juga memiliki permasalahan diantaranya; 

Pertama sekitar sumbernya, apakah murni berasal dari internal islam atau dari luar islam 

seperti dari filsafat Yunani, filsafat mistik Phytagoras, filsafat Emanasi Plotinus, filsafat 

Apatheia Stoicism Zeno. Dari asketisme kristen, dari ajaran Budha, Hindu dll. Diantara 

sumber tuduhan tasawuf berasal dari golongan orientalis yang terdapat 3 aliran atau latar 

belakang kebangsaan pembawanya; 1. Inggris (Ra. Nicholson) 2. Jerman (Ignaaz Golziher) 

3. Prancis (Louis Masignon). (Shihab, 2009). Kedua, cara memperolehnya, apakah dengan 

cara rasional, empiris atau intuitif. Kemudian bagaimana pula cara pengungkapannya. Dalam 

konteks ini para wali Allah sering terkurung dalam dilema, apakah dia mesti mengungkapkan 

pengalaman mistik personalnya yang ‘bergejolak membludak terkatakan tidak’, beyond the 

words, padahal ada yang menanyakannya. Dari kondisi dilematis ini lahirlah syathahat-

syathahat yang berujung pada tuntutan kematian mereka. (Suhrawardi al-Maqtul (539-632 

H), Abu Manshur al-Hallaj (858-922/ 244-309 H), A’in Qudhat al-Hamadzani (1098-1131 M/ 

492-525 H) dll). Ketiga, tentu saja tentang kebenaran sufism/tasawuf yang tidak bisa didekati 

dengan teori kebenaran rasionalisme yang koheren atau konsistensi logika sebab akibat. Tidak 

juga teori kebenaran koresponden ada empiris. 

C. Dimensi Aksiologis Tasawuf 

Ruang lingkup keilmuan Tasawuf oleh para peneliti diposisikan dalam “posisi antara”, 

“in between” ilmu-ilmu keagamaan (Ulumuddin) dan filsafat (baynaddiin wal falsafah). 

Ajaran Tasawuf meliputi bidang-bidang (1). Etika (2). Estetika (3). Psikologi dan, (4). 

Metafisika. Etika dan Estetika merupakan cabang filsafat sistematik. Dan dalam Tasawuf 

semua menjadi bagian dari agama (ad-Diin). Dengan demikian terdapat “ekletisisme” sebagai 

karakter paradigma dan pandangan dunianya. Berikut pengenalannya secara selintas. 

1. Etika  

Etika (filsafat moral) dalam tasawuf merupakan bagian dari ontologi sekaligus 

aksiologisnya. Akhlak tasawuf bertujuan untuk mencapai kebahagiaan duniawi dan 

ukhrowi (Sa’adah fid Dunya wal Akhirah). Kebahagiaan tersebut ditempuh dengan 

“riyadhoh” (latihan) & “mujahadah” (kesungguhan) dalam Tadzkiyatun Nafsi, 

Tashfiyatul Qalbi & Tahdzibul Akhlaq.  

2. Estetika 



 

38 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Estetika (filsafat keindahan) dalam Tasawuf. Tasawuf memiliki hubungan teoritik 

dan praktik dengan keindahan & kesenian. Bagi sufi keindahan dipandang sebagai salah 

satu sarana transendensi menuju Dia yang Maha Indah dan senang (innallah jamiil 

yuhibbul jamaal). Banyak ajaran Tasawuf disampaikan dalam bentuk puisi/syair-syair 

yang indah. Sumbangan para sufi dalam bidang seni dan estetika meliputi bidang-bidang 

sastra (puisi, roman, humor-humor didaktis & anekdot-anekdot), seni musik dan seni tari. 

Diantara tari-tarian yang bersumber dari Tasawuf adalah tari Darwish Berputar (Whirling 

Darwish). Tari Saman, tari Sedati, tari Rapai & tari Indang, sholawat Dulang dan macam-

macam sholawat. 

3. Psikologi 

Inti pembelajaran dalam tasawuf adalah “Pengenalan Diri”, “Kenal Diri”, atau 

“Tahu Diri” merupakan sarana dan syarat untuk “Makrifat”, “Diri” atau “Pribadi” dalam 

istilah Al-Qur'an disebut “nafs”. Dalam hadits diingatkan bahwa musuh terberat setiap 

pribadi adalah syahwat hawa nafsunya sendiri. Hawa nafsu itu dalam Al-Qur'an juga 

disebut “nafs” jadi dinamika perlambangan kejiwaan manusia terjadi karena adanya “nafs 

vs nafs” sehingga dengan demikian ada yang menyebut ilmu jiwa islam itu sebagai 

“nafsiologi”. Dalam tasawuf, disamping mengkaji masalah “nafsiologi” juga dibahas 

masalah “Qolbu” dan “Ruh”.  

4. Metafisika Sufi 

Trilogi metafisika (tuhan, manusia dan alam) sudah cukup dikenal dari diskursus 

filsafat dan ilmu kalam. Semua konsepnya diturunkan dari teks-teks sumber-sumber 

utama Islam, yaitu Al-Qur'an dan sunnah, yang mengajarkan tauhid. Bedanya antara 

metafisika Ilmu Kalam/filsafat dan Tasawuf terletak pada pendekatannya dan metodenya. 

Filsafat (islam) dan ilmu Kalam mengkaji Tauhid dengan pendekatan rasional bayani. 

Sementara tasawuf menggunakan pendekatan cinta dan metode Isyroqiyah atau Irfani. 

Karenanya metafisika tasawuf konsep Tauhidnya bisa mengantarkan pada konsep 

“wahdah”, sehingga orang luar, setuju atau tidak, akan mengenal “wahdatus syahid”, 

“wahdatul wujud”, “wahdatul adyan”.  

Metafisika merupakan cabang filsafat yang membahas tentang hakikat yang ada. 

Para ahli ada yang menganggap bahwa metafisika itu sama saja dengan Ontologi atau 

merupakan bagian daripadanya. Hanya saja objek-objek metafisika cenderung bersifat 

“gaib” yang dapat dipahami oleh nalar manusia, namun tak bisa ditangkap oleh panca 

indra. Karena itu paradigma positivistik tidak meyakini adanya metafisika.Metafisika 

merupakan landasan pijak bagi pengetahuan/pemikiran baik ilmiah maupun filosofis. 

Diantara objek-objek metafisika secara umum adalah trilogi tuhan, manusia dan alam. 



 

39 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Problem ketuhanan merupakan persoalan metafisika yang paling tua, paling komplek, 

gaib dan paling tinggi kedudukannya diantara pemikiran/pengetahuan yang pernah 

dicapai manusia. Prinsip dasar metafisika dalam internal ajaran islam sudah diajarkan 

dalam rukun islam dan rukun iman, yaitu dalam syahadat tauhid: “asyhadu an laa ilaa ha 

illallah”. Dari sinilah kemudian berkembang pembahasan “wahdah” atau “wihdah” di 

kalangan ahli ilmu Kalam (Mutakallimin) dan para filosof/Ahli Hikmah. Pandangan 

Tasawuf mengenai konsep Tauhid dari syahadah tersebut diterjemahkan sesuai dengan 

tingkat perjalanan spiritual seorang hamba. 

Laa ilaa ha illa Allah merupakan prinsip metafisika hamba yang beriman/menerima 

keesaan Allah swt, walaupun mungkin masih lemah atau berat dalam melaksanakan 

ibadah-ibadah. Laa ma’buda illa Allah merupakan prinsip metafisika para abid yang 

secara sadar menghayati dirinya sebagai tidak ada, tidak eksis kecuali dengan cara 

mengaktualisasikan dirinya sebagai hamba Allah. Laa maqshuuda illa Allah merupakan 

syahadah para penempuh jalan suluk (Ahli Salik) yang perjalanan hidupnya mengarah ke 

jalan kembali/kepadaNya. Laa ma’buuda illa Allah merupakan tauhid para pencinta 

Allah, para “auliya”, yang menghayati keberimanannya yang membuktikan bahwa Allah 

(dan RasulNya) harus lebih dicintainya ketimbang dirinya sendiri. Laa maujuuda illa 

Allah, ungkapan ini berasal dari Abu Manshur Al-Hallaj yang terkadang dipahami 

sebagai “wahdatul wujud” kadang sebagai “wahdatus syuhud”. Dari tingkat-tingkat 

pengalaman spiritual yang mengaktualisasikan makna syahadah tauhid dari Laa ilaaha 

illa Allah sampai Laa maujuuda illa Allah, dapat disebutkan pula metafisika versi sufi ini 

sebagai “metafisika musyahadah”. 

Pada akhirnya Aksiologi sufi tidak bersifat obyektif, rasional dan empirik. Oleh karena 

itu tidak bisa dipahami dengan paradigma positivistik.  



 

40 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

 

Gambar 1. Bagan Kontroversi Tasawuf 

D. Jalan-jalan Tuhan 

Gambaran umum mengenai kehidupan para sufi, pengamal tasawuf, kaum tarekat, orang 

suluk umumnya berkonotasi negatif dengan tiga identifikasi yaitu 1. miskin, 2. pengasingan 

diri 3. banyak berpantang (dalam hal dunia). Dari tiga identifikasi tersebut kemudian muncul 

atribut-atribut miskin memunculkan gambaran kumuh, lusuh, mengenaskan dll; identitas 

pengasingan diri menimbulkan atribut-atribut tak peduli masyarakat, jumud, antisosial, 

keterasingan, suntuk dengan diri sendiri/ egoisme; banyak berpantang muncul meninggalkan 

kehidupan/kenikmatan duniawi, menyiksa diri sendiri,tidak bahagia. Hal itu sebagai 

gambaran umum yang melekat pada sufisme. Gambaran tersebut tentunya bukan juga tidak 

beralasan secara teoritis. Terdapat berbagai argumen doktrinal yang mendukung persepsi tsb. 

Diantaranya konsep-konsep fakir, zuhud, dan khalwat. Sedangkan secara praktis terdapat juga 

argumen historis yang berdasarkan fenomena-fenomena pengamalan tasawuf dan tarekat di 

atas dalam berbagai tarekat. Melihat konteks adanya kebutuhan manusia masa kini terhadap 

spiritualitas yang tidak abai/cuek terhadap tanggungjawab sosial maka perlu diberikan 

gambaran terhadap tiga maqamat tersebut dalam perspektif neosufisme. Di dalam tasawuf, 

zuhud dan fakir memang merupakan maqamat penting yang masih tetap diajarkan sampai 

sekarang. Adapun masalah khalwat merupakan sarana dalam ruang dan waktu untuk 

melakukan zuhud dan fakir. Dalam pengertian masa tasawuf klasik, khalwat dilaksanakan 

dalam bentuk memutuskan komunikasi dari lingkungan sosial dan alam dengan menyendiri, 

bertapa dll.  



 

41 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Sementara tentang fakir yang dianggap salah satu maqam dalam tasawuf berbeda 

pengertiannya dari pengertian fakir miskin menurut perspektif ilmu fiqih. Dalam fikih faqir 

itu mengacu pada terutama ayat-ayat tentang mustahik zakat. (At-Taubah : 60) Sementara 

dalam tasawuf, faqir adalah sikap batin yang merasa sangat butuh kepada Allah, 

ketidakberdayaan dan ke-tidakpunya apa-apaan karena seluruhnya milik Allah. Baik secara 

faktual tidak memiliki harta/materi maupun memiliki segala sesuatu (kaya). Pengertian fakir 

menurut tasawuf ini mengacu pada QS fathir (35): 15. 

يٰ ُّهٰا ٱل ُ هُوٰ ٱلْغٰنُِِّ ٱلحْٰمِيدُ يَأٰٓ ۖ  وٰٱللََّّ  نَّاسُ أنٰتُمُ ٱلْفُقٰراٰأءُ إِلَٰ ٱللََِّّ

“Hai manusia, kamulah yang butuh kepada Allah; dan Allah Dialah Yang Maha Kaya 

(tidak memerlukan sesuatu) lagi Maha Terpuji.” 

Adapun tentang zuhud bukanlah “memantangkan” diri dari mengkonsumsi benda-benda 

duniawi, tetapi menjaga diri agar apapun yang diberikan Allah swt banyak maupun sedikit 

tidak menghijab hamba dari orientasi menjalin hubungan dengan Allah swt.(Kurdi, n.d.) 

(Hidayatullah, 2008). Maka demikian pelaku zuhud tidaklah diukur dari besaran harta yang 

dimiliki dan bukanlah perilaku zhahir melainkan perilaku batin seluruh umat manusia dari 

setiap golongan ekonomi baik berpunya maupun sederhana atau tidak berpunya. 

(Hidayatullah, 2008). Mindset seorang Zahid, dunia bukan dijadikan tujuan tapi sebagai 

media (sarana) beribadah kepada Allah swt. (Syekh Akbar Muhammad Fathurahman, M.Ag. 

Pengantar tasawuf, mawahib, tasikmalaya, 2023). 

E. Mursyid yang Haq dan Kamil Mukammil 

Kontroversi yang telah dipaparkan di atas masih terus akan dialami oleh para pelajar atau 

peminat Tasawuf selama mereka mempelajari tasawuf dari pembacaan-pembacaan kitab 

rujukannya. Karena tasawuf, sebagaimana islam sendiri bukanlah agama bacaan, melainkan 

agama tuntunan. Karena itu untuk keluar dari labirin kebingungan dan kesalahpahaman dalam 

menapaki jalan spiritual ini umat haruslah memiliki “guide”, pemandu jalan yang dalam 

istilah teknis sufisme disebut “mursyid”. Dalam tarekat sebagai pelembagaan tasawuf 

mursyid menjadi faktor utama dari keabsahan (mu’tabarah) nya suatu tarekat (Pili, 2019). 

Syaikh Ibnu Arabi dalam kitab Al-Mausu’ah berkata mengenai mursyid,“Mereka (mursyid) 

adalah para pewaris ilmu syariat dari para Nabi ‘alaihimush shalatu was salam hanya saja 

mereka tidak menciptakan syariat tersendiri melainkan mereka menjaga dan melestarikan 

syariat secara umum.” (Muhammad, 1999). Kemudian sebagaimana telah dikatakan, 

seandainya tidak ada pembimbing ruhani maka aku tidak akan mengenal Tuhanku. Karena 

dia (pembimbing ruhani) adalah orang yang mengetahui jalan yang dapat mengantar kepada 



 

42 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Allah swt dan utusanNya. Dan ungkapan ini tidak ada seorangpun dari kalangan para ahli 

makrifat yang menyelisihinya (menentangnya, mengingkarinya) (Muhammad, 1999).  

Mursyid yang haq tersebar di seluruh penjuru bumi. Masing-masing dengan tingkatan 

kewalian (kedekatan) dengan Allah swt. Adapun mursyid yang memiliki keistimewaan 

sebagai yang sempurna dan menyempurnakan adalah ghauts al-a’zham. Wali Allah dengan 

tingkatan kedekatan paling tinggi dengan Allah swt. Yang menjadi pemimpin di zamannya 

sebagai pewaris Rasulullah saw. Mursyid yang haq dan kamil mukammil memiliki makna dan 

kriteria tertentu yang tidak dimiliki ulama lainnya. Makna dari kamil sendiri berarti sempurna 

bagi dirinya sendiri, sedangkan mukammil yaitu bagi murid-muridnya. Salah satu syarat 

mursyid yang ringkas dituliskan dalam kitab Al-Mausu’ah Al-Yusufiyyah fii Bayaanii Adiilati 

Ash-Shufiyyah.  

ينية وأن يكون وللمرشد شروط لا بد منها حتى يتأهل لإرشاد الناس وهي أربعة: أن يكون عالما بالفرائض الع
  .عارفا بالله تعالَ وأن يكون خبيرا بطرائق تزكية النفوس ووسائل تربيتها وأن يكون مأذونا بالإرشاد من شيخه

“Bagi seorang mursyid memiliki syarat yang harus terpenuhi sehingga menjadi ahli 

(layak) untuk memberikan petunjuk (bimbingan) kepada manusia. Syarat tersebut ada empat: 

Mengetahui hal-hal yang bersifat fardh ‘ain, Makrifat kepada Allah ta’ala, mengetahui 

metode-metode (proses-proses) pembersihan jiwa dan media-media dalam mendidik atau 

membimbingnya, mendapat mandat (izin) dari gurunya [(untuk memberikan petunjuk 

(bimbingan) kepada yang lain (berdasarkan penunjukan ruhani Rasulullah 

saw)]”.(Muhammad, 1999) 

Menurut Kitab Khazinatul Asrar halaman 194 disebutkan bahwa Guru Mursyid yang sah 

menjadi pewaris Nabi Muhammad Saw di antaranya memiliki ciri-ciri sebagai berikut: 

نْ يٰكُوْنٰ تَٰبِعًا لِشٰيْخٍ بٰصِيْرٍ ي ٰ  نْ يٰكُوْنٰ نٰائبًِا لرِٰسُوْلِ الِله ص م أٰ يْخِ الَّذِى يٰصْلُحُ أٰ لَٰ تٰسٰلْسٰلُ وٰشُرُوْطُ الشَّ سٰيِّدِ  إِ
نْ يٰكُوْنٰ مُعْرِ  الْكٰوْنٰيِْْ ص نْ يٰكُوْنٰ عٰالِمًا لِِٰنَّ الْْاٰهِلٰ لٰايٰصْلُحُ لِلإِرْشٰادِ وٰأٰ نْ يٰا وٰحُبُّ الْْاٰهِ م وٰأٰ ضًا عٰنْ حُبِّ الدُّ

 وٰيٰكُوْنٰ مُحْسِنًا لرِيَِٰضٰةِ نٰ فْسِهِ 
“Syarat-syarat guru yang patut menjadi pengganti Rasulullah Saw adalah; mengikuti 

seorang guru yang dapat melihat (dengan hati) yang menyambung silsilahnya sampai kepada 

Rasulullah, sang pemimpin dua makhluk (jin dan manusia). Harus ‘Alim (menguasai ilmu 

dzahir dan bathin), sebab orang yang bodoh tidak bisa menjadi penunjuk kebenaran. Selalu 

berpaling dengan kecintaan kepada dunia dan kedudukan. Selalu baik dalam mendidik 

Nafsunya (Riyadlatun-Nafsi)” (Nazili, 1993). Seperti sedikit makan dan minum, serta 

berbicara dan banyak shalat, shadaqah serta berpuasa. Mempunyai sifat dan akhlaq terpuji, 

seperti shabr, tawakkal, yaqin, pemurah, qana’ah, pengasih, tawadhu’, shiddiq (jujur dan 

benar), haya’ (malu), wafa’ (memenuhi janji), wiqar (ketetapan hati) dan syukur.  



 

43 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

اهِدِيْنٰ بقُِلُ  ةِ الْمُؤٰيِّدِيْنٰ مِنٰ الِله تٰ عٰالَٰ بنُِ وْرِ الْبٰصِيْرٰةِ الزَّ لِٰئمَِّ حْبٰةِ مِنٰ اْ وْبِِِمْ فِِ هٰذٰا الْعٰرٰضِ الْحاٰضِرِ الْمُشْفِقِيْْٰ وٰيَْٰتٰارُهُ للِصَّ
ؤٰفاٰءِ عٰلٰى ضُعٰفٰاءِ  ا عٰلٰى الْمٰسٰاكِيِْْ الرُّ فٰةِ فِِ هٰذٰا الزَّمٰانِ الْقٰلِيْلِ الْْٰيْرِ جِدًّ حٰدًا عٰلٰى هٰذِهِ الصِّ الْمُؤْمِنِيْْٰ فٰمٰنْ وٰجٰدٰ أٰ

دُ لٰهُ ثَٰنيًِا نَّهُ لٰايَِٰ  .فٰ لْيٰشُدَّ يٰدٰهُ عٰلٰيْهِ وٰليِٰ عْلٰمٰ أٰ
“Dan Ulama memilih untuk berguru kepada imam-imam muayyidin (yang menguatkan) 

agama Allah dengan nur pengawasannya, yang zuhud (zahidin) terhadap/dari dunia (harta), 

yang mengasihi (musyfiqin) orang-orang miskin, yang lembut dan kasih sayang (ru’afa) 

kepada orang-orang mukmin yang lemah. Maka siapa menemukan seseorang yang bersifat 

seperti sifat ini pada zaman yang sangat sedikit kebaikannya ini, maka berpegang kuatlah 

dan belajarlah kepadanya, karena sesungguhnya ia itu tiada duanya” (As-Sanusi, n.d.) 

 المرشد إذا أحب الدنيا فهو كلب عقور
Syaikh Abdul Qodir Jailani berkata: “Seorang Mursyid jika mencintai dunia maka dia 

adalah anjing buas”. (Sallim Ba Alawi, 1402). 

Diranah ontologi mursyid akan mengajarkan tasawuf secara proporsional, sesuai dengan background 

si murid, sistematis, bertahap dan berorientasi amaliyah dan peningkatan kualitas. Dalam memandang 

zuhud ‘aniddunya, tidak diartikan secara kebahasaan yang anti dunia, akan tetapi menjauhi atau 

memproteksi hati dari ekses negate dunia dan mencintainya, dengan menjadikan dunia, harta, jabatan, 

termasuk ilmu sebagai media dalam beribadah dan menghambakan diri kepada Allah SWT. Zuhud 

tidak identic dengan miskin, karena kaya dan miskin bukan pembahasan ilmu tasawuf. Kemudian 

zuhud tidak dapat ditegakkan didalam qalbu apabila hati belum merasakan kenikmatan spiritual dan 

mengganti kenikmatan dunia dengan kenikmatan ukhrawi dan cinta kepada Allah SWT, yang 

diistilahkan dengan maqamat wal halat. Keduanya dapat diraih oleh murid dalam majelis dzikir 

mursyidnya. Demikian tujuan khalwat dalam bombing mursyid bukan untuk mencari kebenaran lagi, 

karena Mursyid sudah mendapatkannya. Akan tetapi bertujuan melatih qalbu supaya dawam dzikir 

dan muraqabah (merasa diawasi Allah) selain untuk melatih mengekang syahwat dan hawa nafsu. 

Mursyid memiliki peran penting dalam menundukan keegoaan dan keakuan muridnya, dengan 

senantiasa mengingatkan bahaya ‘ujub (bangga diri), takabbur (sombong), hubb al-jah (cinta 

penghormatan), hubn as-syahrah (cinta populeritas). Sebagaimana yang diungkapkan oleh Imam al-

Ghazali sendiri ketika ditundukan keegoannya oleh guru adenya yaitu Syaikh al-‘Utaqi al-Khurazi. 

Maka dengan bimbingan mursyid aksiologi dalam tasawuf akan nyata diraih dan dirasakan oleh diri 

murid. 

Kesimpulan 

Kontroversi dalam tasawuf terdapat dalam dimensi dimensi ontologis, epistemologis dan 

aksiologisnya. Kontroversi dalam dimensi ontologis terjadi karena (a) sangat banyaknya definisi 

Tasawuf yang satu sama lainnya berbeda, (b) tidak adanya definisi yang Jami’ mani’ ( clear and 

distinctive), (c) musthalahat 



 

44 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

sufiyah  atau term term tertentu seperti tentang Maqamat dan Ahwal yang pengertian, jumlah dan 

urutannya berbeda satu sama lain. 

Kontroversi dalam dimensi epistemologis Tasawuf yang diantaranya berkenaan dengan 

statusnya sebagai Ilmu Hudhuri yang sumber, metode dan keabsahannya tidak sesuai dengan 

Paradigma Positivisme. Kontroversi dalam dimensi Aksiologisnya, utamanya berkaitan dengan 

Metafisika Wahdatul Wujud. Kontroversi tentang tasawuf melibatkan (a) perbedaan paham di antara 

sesama tokoh sufi secara internal,  (b) Kaum Muslimin dari kalangan non-tasawuf, seperti ulama 

fikih, Mufassirin dan Ahli Hadits , (c) Para outsiders, terutama kalangan Orientalis Inggris, Jerman 

dan Perancis yang masing-masingnya juga punya aliran tersendiri. Dalam dimensi Aksiologis 

Tasawuf, ajaran tasawuf mencakup bidang etika, estetika, psikologi, dan metafisika. Etika tasawuf 

bertujuan untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat dengan latihan dan kesungguhan dalam 

membersihkan jiwa. Estetika tasawuf melibatkan pengalaman keindahan sebagai sarana untuk 

transendensi. Psikologi tasawuf membahas pengenalan diri dan dinamika jiwa, sementara metafisika 

sufi mengkaji hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam dengan pendekatan cinta dan pengalaman 

mistik. 

Gambaran umum tentang kehidupan para sufi sering dikaitkan dengan identifikasi negatif 

seperti kemiskinan, pengasingan diri, dan pantangan dunia. Namun, pemahaman yang lebih dalam 

menunjukkan bahwa konsep-konsep seperti zuhud dan fakir dalam tasawuf bukanlah tentang 

meninggalkan dunia secara fisik, tetapi tentang sikap batin terhadap hubungan dengan Allah. 

Khalwat, sebagai bagian dari praktik tasawuf, bukanlah tentang isolasi sosial tetapi tentang 

kesendirian yang membantu proses spiritual. 

Mursyid, atau guru spiritual dalam tasawuf, merupakan unsur terpenting dalam perjalanan 

spiritual seseorang. Mursyid yang layak memiliki pengetahuan tentang syariat, makrifat kepada 

Allah, metode pembersihan jiwa, dan harus mendapat mandat dari gurunya. Mursyid yang memiliki 

keistimewaan sebagai yang sempurna dan menyempurnakan adalah wali Allah dengan tingkat 

kedekatan paling tinggi dengan Allah, yang menjadi pemimpin di zamannya sebagai pewaris 

Rasulullah saw. 

 

 

 

 

 

 



 

45 
 

Copyright © 2024, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

 

Bibliografi 

Al-Fasi, A. Z. (2005). Qawaid at-Tasawuf. Daarul Kutub Al-Ilmiyah. 

Al-Jurjani. (n.d.). At-Ta’rifat. 

As-Sanusi, I. (n.d.). Ummul Barahin. 

Fattah, A. (2002). As-Sayru was-Suluku ila Maliki al-Muluk. Maktabah Ats-Tsaqafah Ad-Diniyah. 

Ghazali, A. H. (n.d.). BIDAYATUL HIDAYAH. 

Hidayatullah, T. P. U. S. (2008). Ensiklopedi Tasawuf vol 3. Angkasa. 

Muhammad Amin al-Kurdi, Tanwir al-Qulub fi Mu’amalati ‘Allamil Ghuyub, (Dar al-Qalam al-‘Arabi: 

Suriah), 1991.  

Fathurrahman Muhamad (2020), Tasawuf Berkarakter SIMPATIK, Jakarta: Mawahib. 

Muhammad, Y. K. (1999). Mausu’ah Al-Yusufiyyah fii Bayaani Adiilati Ash-Shufiyyah. 

Nazili, S. M. H. A. (1993). Khazinatul Asrar (1 ed.). Darul Kutub Ilmiyah.  

Pili, S. B. (2019). Tarekat Idrisiyyah Sejarah dan Ajarannya. Mawahib. 

R. S. O’Fahey, Enigmatic Saint: Ahmad Ibn Idrîs and the Idrîsi Tradition (Illinois: Northwestern University 

Press, 1990).    

Sallim Ba Alawi, M. B. A. B. (1402). Masyraur Rawi. Muassasah Fuad. 

Shihab, A. (2009). Akar Tasawuf di Indonesia. Pustaka IMaN. 

 

https://archive.org/details/kitabkhazinatulasrarkarangansyekhsayyidmuhammadhaqqiannazili/page/n1/mode/

2up 

 


