E-ISSN: 2808-2044

FHikamia

Doi : https://10.58572/bkm.vgir.7
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
Volume 4, No 1, Maret 2024

Kontroversi dalam Tasawuf dan Mursyid

Salim Bella Pilit
Ma’had Aly Idrisiyyah Tasikmalaya
salimpili57@gmail.com

Received : 31/03/2024, Revised:12/05/2024, Approved:14/05/2024

Abstract

The diversity of Sufi facial aspects, both in theoretical conceptualization (nadzariyah) and practical
application within various orders (amaliyah), has led to perceptions, some of which carry negative
connotations. The negative image of Sufism, emanating from the theoretical aspects of its teachings,
is partly rooted in the intertextuality of concepts such as zuhud, faqir, and khalwat, which are often
understood incomprehensively and devoid of contextualization. Consequently, these concepts
suggest individual passivity and the practitioner's social detachment through escapism. The
objective of this research is to provide an alternative portrayal counteracting the prevailing
negative perceptions of Sufism. Additionally, it aims to establish the notion that positive perceptions
of Sufism are propagated by the rightful murshid — a genuine Sufi expert who profoundly grasps the
essence of authentic Sufism. Understanding one's position in life, the murshid is not a figure easily
found amidst the multitude of contemporary scholars due to the numerous criteria that must be
fulfilled, promising quality guidance for disciples. This exposition stems from qualitative research
utilizing a Literature Review approach. Data collection techniques involve intensive examination
of internal reference sources within the Sufi tradition/field of knowledge. The acquired data is
subsequently expounded and interpreted analytically.

Keywords: Negative Emotions, Stress, Zuhud, Faqir, Ujlah/Khalwat, Neo Sufism, Murshid.

Abstrak

Keragaman wajah Sufism baik secara konseptual teoritik (nadzariyah) maupun secara praktik
pengamalannya dalam tarekat-tarekat (amaliyah) menimbulkan persepsi-persepsi yang sebagiannya
bersifat negatif. Citra negatif terhadap Sufism, yang berkembang dari aspek teoritik ajarannya,
antara lain, bersumber dari intertekstualitas konsep-konsep zuhud, fagir dan khalwat yang dipahami
secara tidak komprehensif dan kontekstual. Dengan demikian konsep-konsep tersebut mengesankan
kepasifan individual dan ketidakpedulian sosial pengamalnya dalam eskapisme. Tujuan dari
penelitian ini yaitu memberikan gambaran alternatif bagi persepsi negatif terhadap tasawuf yang
terjadi selama ini. Serta membuka pandangan bahwa persepsi positif tasawuf dibawakan oleh
mursyid yang hag. Seorang ahli sufi yang benar-benar menyelami kedalaman tasawuf yang
sesungguhnya. Memahami kedudukannya dalam kehidupan. Dimana ia bukanlah sosok yang akan
mudah ditemukan diantara banyaknya ulama hari ini atas berbagai syarat yang harus terpenuhi, yang
menjanjikan kualitas bimbingan terhadap para murid. Tulisan ini menggunakan metode penelitian
kualitatif dengan pendekatan penelitian kajian Pustaka (library research). Teknik pengumpulan
data dilakukan dengan pembacaan intensif atas sumber-sumber rujukan standar internal dalam
tradisi atau bidang ilmu Tasawuf. Hasilnya bahwa setiap Mursyid memiliki tharigah (metode) suluk
tersendiri yang sudah teruji dan terbukti menghantarkan para salik kepada magam wushul ilallah,
sehingga belajar tasawuf dan mengamalkannya tanpa melalui suatu tharigah tertentu dalam
bimbingan mursyid maka akan.

mengalami kebingungan istilah dan terjebak dalam jebakan-jebakan dimensi batin, dimana salik
belum pernah sama sekali berpengalaman dalam memasuki perjalan ruhani tersebut.

Kata Kunci: Emosi negatif, Stres, Zuhud, Fagir, Uzlah/Khalwat, Neo Sufism, Mursyid.

Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044


https://10.0.228.204/hkm.v4i1.71
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:salimpili57@gmail.com

Pendahuluan

Sebagai dimensi batiniyah Islam, sufism lahir dan berkembang dalam interaksinya dengan
dinamika budaya keagamaan, kemasyarakatan, politik, ekonomi, keilmuan dan kesenian/sastra yang
berlangsung sepanjang Sejarah Peradaban Islam. Dalam waktu dan ruang historis Islam yang panjang
dan luas tersebut telah bermunculan dapat dikatakan secara bersamaan, beragam kelompok, madzhab,
aliran dan pemahaman dalam bidang teologi, figih dan tasawuf. Keragaman tersebut disatu sisi bisa
menimbulkan tanggapan positif yang menyikapinya sebagai khazanah keluasan dan keluwesan
normatif dan historis yang melegakan. Disisi lain juga muncul kelompok-kelompok yang menyikapi
keragaman tersebut sebagai potensi konflik yang mengancam menjadi sebuah kontroversi. Beberapa
pihak mengklaim bahwa tasawuf bukan merupakan ajaran asli internal umat islam melainkan
merupakan ajaran Hindu Budha yang diadopsi kedalam islam. Diantaranya yang dikenalkan oleh
golongan orientalis Barat. Dari segi ajarannya banyak tuduhan yang mengklaim bahwa ajaran
Tasawuf tidak relevan dengan zaman, kumuh, jumud dan terbelakang. Terutama dalam konsep zuhud
yang dipahami sebagai “harus miskin”. Sehingga tidak menarik bagi sebagian masyarakat awam yang
tidak mengenal dan memahami tasawuf secara utuh. Maka dari sinilah dikenal wajah tasawuf sebagai
konflik.

Kemudian tasawuf dikenal dengan wajah keduanya yaitu Tasawuf sebagai solusi. Tasawuf
dengan wajah ini dikenal sebagai tasawuf yang damai, memberikan solusi bagi problematika umat
dan lebih “membumi”. Kunci terbukanya tasawuf yang haq adalah hadirnya seorang mursyid yang
haq dan kamil mukammil. Yang meluruskan distorsi dan kerancuan yang menimbulkan kesalahan
dalam memahaminya baik dalam ranah ontologi, epistemologi maupun aksiologinya. Akan tetapi
kontroversi tidak berhenti sampai disana. Bicara tentang mursyid sebagaimana bermunculannya nabi
palsu di zaman kenabian, demikian pula dengan oknum-oknum yang mengaku-aku sebagai mursyid.
Maka demi menghindarkan kesalahpahaman tersebut para ulama menyusun syarat-syarat dan tanda-

tanda mursyid yang hag, juga derajat mursyid yang sempurna dan menyempurnakan.

Maka dari itu tulisan ini dibuat untuk meluruskan berbagai kesalahpahamn mengenai tasawuf
dan mursyid. Memperkenalkan konsep tasawuf yang lebih akrab dengan masyarakat dan lingkungan
kehidupan sehari-hari, yang menyatu dan berdampingan dengan kehidupan sosial masyarakat
sehingga lebih mudah dipahami dan diamalkan. Kemudian beberapa syarat dan tanda mursyid yang

haqg dan kamil mukammil.

Kerancuan dalam ranah tasawuf lebih ringan dibandingankan dengan tertipu dalam wilayah
tharigah palsu dan mursyid palsu. Jika gagal faham dalam wilayah keilmuan tasawuf maka sebatas
anti dunia, anti social, dan pesimis memandang dunia dan kehidupannya, sedangkan tertipu oleh
tharigah dann mursyid palsu maka
34 Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



menggiring seseorang menjadi dukun, peramal, gila, dan zindig. Akan tetapi banyak Kkisah
mengisahkan bahwa seorang murid yang tulus, jujur, dan berharap ridha Allah dalam bergurunya,
maka ketika ia tertipu oleh ulama atau mursyid palsu maka pada akhirnya Allah SWT, perjumpakan
ia dengan mursyid hagiqi yang kamil mukammil. Sehingga jangan takut dan kapok mencari mursyid
yang hag, bermodalkan ketulusan, kejujuran dan mengetahui kualivikasi mursyid dengan terus

meminta petunjuk kepada Allah SWT untuk diperjumpakan dengan seorang wali Mursyid.
Metode Penelitian

Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan penelitian kajian
Pustaka (library research). Teknik pengumpulan data dilakukan dengan pembacaan intensif atas
sumber-sumber rujukan standar internal dalam tradisi atau bidang ilmu Tasawuf. Data yang
digunakan merupakan data sekunder berupa buku, jurnal, kitab-kitab ulama sufi terdahulu yang
masyhur dan teruji keabsahannya. Data-data yang diperolen kemudian dideskripsikan dan

diinterpretasikan secara analitik.
Hasil dan Pembahasan

A. Dimensi Ontologis Sufism

Dimensi ontologis sufism memiliki kerumitan definisi dan terminologi (ta rifat wa
musthalahat) yang menantang untuk memilih yang disetujuinya dan toleran terhadap lainnya.
Kekayaan definisi dan terminologi sufism ini bisa dilacak dari karya-karya klasik kitab-kitab
semacam “at-Taarruf Limadzhab Ahli at-Tasawuf™ (Abu Bakar Al-Kalabadzi) “ar-Risalah
al-Qusyairiyah fii ‘llmi at-Tasawuf” (Abil Qasim al-Qusyairi) “Kasyful Mahjub” (al-
Hujwiri) “Tanwiirul Quluub” (Syaikh Amin al-Kurdi) “Hikam” (Ibnu Athaillah) maupun
dari ensiklopedi atau buku-buku ilmu Tasawuf masa kini. Definisi (takrifat) ilmu tasawuf itu

secara sederhana dikelompokkan menjadi 3 (tiga) kategori definisi yaitu;

Pertama; “at-Takrifat bil Bidayat” yaitu definisi-definisi yang dikemukakan
berdasarkan permulaan-permulaan perjalanan kehidupan spiritual seseorang (starting-points
oriented definitions), antara lain, Tasawuf sebagai; (a). taubah (Ghazali, n.d.), (b).
muhasabah, (c). tadzkiyah, (d). mujahadah, (e). riyadhah, (f). inabah, (g). pendekatan
(tagarrub), dll. Kedua; “ar-Takrifat bil-Mujahadah wa bil-Riyadhah” yaitu definisi-definisi
yang bersandarkan pada usaha-usaha mengendalikan nafsu (jihad an-nafs) dan usaha untuk
menghiasinya dengan akhlaqul karimah, (Control and Adorn The Soul Definitions), seperti
ungkapan Tasawuf adalah ilmu untuk mencapai (a). Tingkatan nafsu yang lebih tinggi (Al-
Jurjani, n.d.), (b). makrifat, (c). fana, (extace mystic), (d). mahabbabh, (e). ridla, (f). wushul,
(9). mukasyafah, (ketersingkapan alam ghaib), (h). musyahadah (penyaksian), (i). ittihad

35 Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



36

(union mystical) dll. Ketiga; “at-Takrifat bil Madzagat ", yaitu definisi-definisi yang mengacu
pada pengalaman spiritual yang dihayati oleh para salik (religious experiences oriented
definitions). Contoh-contohnya pendefinisian tasawuf sebagai (a). fagru (kefakiran), (b). al-
Ju’ (lapar), (e). al-Khauf (takut), (d). ar-Raja’ (harap), (e). al-Wijlu, (). al-Wijdu, (g). asy-
Syaugq (rindu), (h). al-Sakr (kemabukan), (i). al-Huzn (nelangsa), (j). al-Haya (rasa malu), (K).
al-Istirsal (rasa kebersamaan) dll.

Definisi-definisi tentang tasawuf yang dibicarakan di atas seluruhnya berasal dari
kalangan ahli sufi sendiri. Tokoh-tokoh sufi yang populer seperti al-Ghazali, Abdul Qadir al-
Jilani, as-Suhrawardi dll. Masing-masing mereka memberikan lebih dari satu definisi, 1bnu
Arabi punya 4 definisi dan Abu Junaid al-Baghdadi menyumbangkan 6 (enam) definisi
tasawuf. Syekh Ahmad Zaruq al-Fasi dalam “Qawaid at-Tasawuf” menyatakan bahwa
jumlah definisi Tasawuf sekitar 2000 (dua ribu) definisi, semuanya benar, hanya
perspektifnya yang berbeda. (Al-Fasi, 2005). Dalam logika atau ilmu mantiq terdapat
pembahasan tentang “definisi” macam-macamnya, cara membuat definisi yang baik dan
benar dan kaidah-kaidahnya. Diantara kaidah atau prinsip utama dalam pembuatan “definisi”
ialah bahwa suatu definisi yang baik dan benar itu haruslah “jamik manik”, “clear and
distinctive”. Yaitu harus mencakup dan eksklusif. Akan tetapi pendefinisian yang demikian
tidak bisa diberlakukan bagi ilmu Tasawuf, sebagaimana berlaku bagi ilmu-ilmu lainnya. Hal
ini terjadi karena pengalaman religius para salik yang beragam ketika merasakan (dzauq)

perjalanan spiritual mereka.
Jol 19T oY Bsiane Sligas o Uy pshall I 5T palall LS 0le ol L &) o 30l
oAl ey (il gl 52 Slipad) sda JSTULy Al S5 Y Bsaad) G Sl (E B B3 7SS G
REPSUNRINN N

Sayid Abdul Fattah dalam “as-Sayru wa as-Suluku ila maliki al-Muluk’” menyatakan;
“Tidak sebagaimana ilmu-ilmu lainnya secara umum, Tasawuf tidak memiliki definisi yang
clear and distinctive (jamik manik). Tasawuf memiliki definisi yang beragam sesuai dengan
keragaman pengalaman ruhani yang dirasakan oleh para wali Allah. Sedangkan
pengalaman-pengalaman ruhani tersebut merupakan Tajalli Allah yang dilimpahkanNya
(kepada wali-wali Nya). Dan bentuk-bentuk Tajalliyat Allah tersebut sangat banyak dan tidak
selamanya dapat diulangi. Jadi sejatinya definisi Tasawuf ini hanyalah sekedar upaya (para

wali) untuk mengungkapkan sebagian pemahamannya terhadap sensasi-sensasi spiritual

Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



37

tersebut.” (Fattah, 2002). Masih dalam dimensi ontologisnya, kontroversi juga muncul dari

term-term (musthalahat) sekitar magamat dan ahwal.

. Kontroversi Dimensi Epistemologis Tasawuf

Dalam dimensi epistemologis tasawuf juga memiliki permasalahan diantaranya;
Pertama sekitar sumbernya, apakah murni berasal dari internal islam atau dari luar islam
seperti dari filsafat Yunani, filsafat mistik Phytagoras, filsafat Emanasi Plotinus, filsafat
Apatheia Stoicism Zeno. Dari asketisme kristen, dari ajaran Budha, Hindu dll. Diantara
sumber tuduhan tasawuf berasal dari golongan orientalis yang terdapat 3 aliran atau latar
belakang kebangsaan pembawanya; 1. Inggris (Ra. Nicholson) 2. Jerman (Ignaaz Golziher)
3. Prancis (Louis Masignon). (Shihab, 2009). Kedua, cara memperolehnya, apakah dengan
cara rasional, empiris atau intuitif. Kemudian bagaimana pula cara pengungkapannya. Dalam
konteks ini para wali Allah sering terkurung dalam dilema, apakah dia mesti mengungkapkan
pengalaman mistik personalnya yang ‘bergejolak membludak terkatakan tidak’, beyond the
words, padahal ada yang menanyakannya. Dari kondisi dilematis ini lahirlah syathahat-
syathahat yang berujung pada tuntutan kematian mereka. (Suhrawardi al-Maqtul (539-632
H), Abu Manshur al-Hallaj (858-922/ 244-309 H), A’in Qudhat al-Hamadzani (1098-1131 M/
492-525 H) dll). Ketiga, tentu saja tentang kebenaran sufism/tasawuf yang tidak bisa didekati
dengan teori kebenaran rasionalisme yang koheren atau konsistensi logika sebab akibat. Tidak

juga teori kebenaran koresponden ada empiris.

. Dimensi Aksiologis Tasawuf

Ruang lingkup keilmuan Tasawuf oleh para peneliti diposisikan dalam “posisi antara”,
“in between” ilmu-ilmu keagamaan (Ulumuddin) dan filsafat (baynaddiin wal falsafah).
Ajaran Tasawuf meliputi bidang-bidang (1). Etika (2). Estetika (3). Psikologi dan, (4).
Metafisika. Etika dan Estetika merupakan cabang filsafat sistematik. Dan dalam Tasawuf
semua menjadi bagian dari agama (ad-Diin). Dengan demikian terdapat “ekletisisme” sebagai

karakter paradigma dan pandangan dunianya. Berikut pengenalannya secara selintas.

1. Etika
Etika (filsafat moral) dalam tasawuf merupakan bagian dari ontologi sekaligus
aksiologisnya. Akhlak tasawuf bertujuan untuk mencapai kebahagiaan duniawi dan
ukhrowi (Sa’adah fid Dunya wal Akhirah). Kebahagiaan tersebut ditempuh dengan
“rivadhoh” (latihan) & “mujahadah” (kesungguhan) dalam Tadzkiyatun Nafsi,
Tashfiyatul Qalbi & Tahdzibul Akhlag.
2. Estetika

Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



38

Estetika (filsafat keindahan) dalam Tasawuf. Tasawuf memiliki hubungan teoritik
dan praktik dengan keindahan & kesenian. Bagi sufi keindahan dipandang sebagai salah
satu sarana transendensi menuju Dia yang Maha Indah dan senang (innallah jamiil
yuhibbul jamaal). Banyak ajaran Tasawuf disampaikan dalam bentuk puisi/syair-syair
yang indah. Sumbangan para sufi dalam bidang seni dan estetika meliputi bidang-bidang
sastra (puisi, roman, humor-humor didaktis & anekdot-anekdot), seni musik dan seni tari.
Diantara tari-tarian yang bersumber dari Tasawuf adalah tari Darwish Berputar (Whirling
Darwish). Tari Saman, tari Sedati, tari Rapai & tari Indang, sholawat Dulang dan macam-
macam sholawat.

Psikologi

Inti pembelajaran dalam tasawuf adalah ‘“Pengenalan Diri”, “Kenal Diri”, atau
“Tahu Diri” merupakan sarana dan syarat untuk “Makrifat”, “Diri” atau “Pribadi” dalam
istilah Al-Qur'an disebut “nafs”. Dalam hadits diingatkan bahwa musuh terberat setiap
pribadi adalah syahwat hawa nafsunya sendiri. Hawa nafsu itu dalam Al-Qur'an juga
disebut “nafs” jadi dinamika perlambangan kejiwaan manusia terjadi karena adanya “nafs
vs nafs” sehingga dengan demikian ada yang menyebut ilmu jiwa islam itu sebagai
“nafsiologi”. Dalam tasawuf, disamping mengkaji masalah “nafsiologi” juga dibahas
masalah “Qolbu” dan “Ruh”.

Metafisika Sufi

Trilogi metafisika (tuhan, manusia dan alam) sudah cukup dikenal dari diskursus
filsafat dan ilmu kalam. Semua konsepnya diturunkan dari teks-teks sumber-sumber
utama Islam, yaitu Al-Qur'an dan sunnah, yang mengajarkan tauhid. Bedanya antara
metafisika llmu Kalam/filsafat dan Tasawuf terletak pada pendekatannya dan metodenya.
Filsafat (islam) dan ilmu Kalam mengkaji Tauhid dengan pendekatan rasional bayani.
Sementara tasawuf menggunakan pendekatan cinta dan metode Isyrogiyah atau Irfani.
Karenanya metafisika tasawuf konsep Tauhidnya bisa mengantarkan pada konsep
“wahdah”, sehingga orang luar, setuju atau tidak, akan mengenal “wahdatus syahid”,
“wahdatul wujud”, “wahdatul adyan”.

Metafisika merupakan cabang filsafat yang membahas tentang hakikat yang ada.
Para ahli ada yang menganggap bahwa metafisika itu sama saja dengan Ontologi atau
merupakan bagian daripadanya. Hanya saja objek-objek metafisika cenderung bersifat
“gaib” yang dapat dipahami oleh nalar manusia, namun tak bisa ditangkap oleh panca
indra. Karena itu paradigma positivistik tidak meyakini adanya metafisika.Metafisika
merupakan landasan pijak bagi pengetahuan/pemikiran baik ilmiah maupun filosofis.

Diantara objek-objek metafisika secara umum adalah trilogi tuhan, manusia dan alam.

Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



39

Problem ketuhanan merupakan persoalan metafisika yang paling tua, paling komplek,
gaib dan paling tinggi kedudukannya diantara pemikiran/pengetahuan yang pernah
dicapai manusia. Prinsip dasar metafisika dalam internal ajaran islam sudah diajarkan
dalam rukun islam dan rukun iman, yaitu dalam syahadat tauhid: “asyhadu an laa ilaa ha
illallah”. Dari sinilah kemudian berkembang pembahasan “wahdah” atau “wihdah” di
kalangan ahli ilmu Kalam (Mutakallimin) dan para filosof/Ahli Hikmah. Pandangan
Tasawuf mengenai konsep Tauhid dari syahadah tersebut diterjemahkan sesuai dengan
tingkat perjalanan spiritual seorang hamba.

Laailaa hailla Allah merupakan prinsip metafisika hamba yang beriman/menerima
keesaan Allah swt, walaupun mungkin masih lemah atau berat dalam melaksanakan
ibadah-ibadah. Laa ma’buda illa Allah merupakan prinsip metafisika para abid yang
secara sadar menghayati dirinya sebagai tidak ada, tidak eksis kecuali dengan cara
mengaktualisasikan dirinya sebagai hamba Allah. Laa magshuuda illa Allah merupakan
syahadah para penempuh jalan suluk (Ahli Salik) yang perjalanan hidupnya mengarah ke
jalan kembali/kepadaNya. Laa ma’buuda illa Allah merupakan tauhid para pencinta
Allah, para “auliya”, yang menghayati keberimanannya yang membuktikan bahwa Allah
(dan RasulNya) harus lebih dicintainya ketimbang dirinya sendiri. Laa maujuuda illa
Allah, ungkapan ini berasal dari Abu Manshur Al-Hallaj yang terkadang dipahami
sebagai “wahdatul wujud” kadang sebagai “wahdatus syuhud”. Dari tingkat-tingkat
pengalaman spiritual yang mengaktualisasikan makna syahadah tauhid dari Laa ilaaha
illa Allah sampai Laa maujuuda illa Allah, dapat disebutkan pula metafisika versi sufi ini

sebagai “metafisika musyahadah”.

Pada akhirnya Aksiologi sufi tidak bersifat obyektif, rasional dan empirik. Oleh karena

itu tidak bisa dipahami dengan paradigma positivistik.

Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



40

KONTROVERSI TASAWUF

;lm‘nnru Pauu lm_J
¥ \ \
|/ N A
N v\
|I \\‘ 5’ - \
/@) | |
| A/ \ \
| 1' | &1\
IR ||
| -
R =
® | e |
1S |4
\ f |
\ &) (4
|II {/,/ \.\\ “Ir
\/ 1
ONTOLOGI f EPISTIMOLOGI AKSIOLOGI 5
UNTUK APA?
/\ APANYA ? BAGAIMANA ? TASAWUF
TASAWUF TASAWUF (kA
MUSTHOLAHAT ASAL USUL ESTETIKA
TAXRIFAM METODOLOG METAFISIKA
KEBENARAN PRINOLOGH

Gambar 1. Bagan Kontroversi Tasawuf

D. Jalan-jalan Tuhan

Gambaran umum mengenai kehidupan para sufi, pengamal tasawuf, kaum tarekat, orang
suluk umumnya berkonotasi negatif dengan tiga identifikasi yaitu 1. miskin, 2. pengasingan
diri 3. banyak berpantang (dalam hal dunia). Dari tiga identifikasi tersebut kemudian muncul
atribut-atribut miskin memunculkan gambaran kumuh, lusuh, mengenaskan dll; identitas
pengasingan diri menimbulkan atribut-atribut tak peduli masyarakat, jumud, antisosial,
keterasingan, suntuk dengan diri sendiri/ egoisme; banyak berpantang muncul meninggalkan
kehidupan/kenikmatan duniawi, menyiksa diri sendiri,tidak bahagia. Hal itu sebagai
gambaran umum yang melekat pada sufisme. Gambaran tersebut tentunya bukan juga tidak
beralasan secara teoritis. Terdapat berbagai argumen doktrinal yang mendukung persepsi tsb.
Diantaranya konsep-konsep fakir, zuhud, dan khalwat. Sedangkan secara praktis terdapat juga
argumen historis yang berdasarkan fenomena-fenomena pengamalan tasawuf dan tarekat di
atas dalam berbagai tarekat. Melihat konteks adanya kebutuhan manusia masa kini terhadap
spiritualitas yang tidak abai/cuek terhadap tanggungjawab sosial maka perlu diberikan
gambaran terhadap tiga magamat tersebut dalam perspektif neosufisme. Di dalam tasawuf,
zuhud dan fakir memang merupakan magamat penting yang masih tetap diajarkan sampai
sekarang. Adapun masalah khalwat merupakan sarana dalam ruang dan waktu untuk
melakukan zuhud dan fakir. Dalam pengertian masa tasawuf klasik, khalwat dilaksanakan
dalam bentuk memutuskan komunikasi dari lingkungan sosial dan alam dengan menyendiri,

bertapa dll.
Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



41

Sementara tentang fakir yang dianggap salah satu magam dalam tasawuf berbeda
pengertiannya dari pengertian fakir miskin menurut perspektif ilmu figih. Dalam fikih faqir
itu mengacu pada terutama ayat-ayat tentang mustahik zakat. (At-Taubah : 60) Sementara
dalam tasawuf, faqir adalah sikap batin yang merasa sangat butuh kepada Allah,
ketidakberdayaan dan ke-tidakpunya apa-apaan karena seluruhnya milik Allah. Baik secara
faktual tidak memiliki harta/materi maupun memiliki segala sesuatu (kaya). Pengertian fakir
menurut tasawuf ini mengacu pada QS fathir (35): 15.

N

Hages)

B

SesdT 0 52 T AT 0y 4l 2 2

“Hai manusia, kamulah yang butuh kepada Allah, dan Allah Dialah Yang Maha Kaya

2

(tidak memerlukan sesuatu) lagi Maha Terpuji.

Adapun tentang zuhud bukanlah “memantangkan ” diri dari mengkonsumsi benda-benda
duniawi, tetapi menjaga diri agar apapun yang diberikan Allah swt banyak maupun sedikit
tidak menghijab hamba dari orientasi menjalin hubungan dengan Allah swt.(Kurdi, n.d.)
(Hidayatullah, 2008). Maka demikian pelaku zuhud tidaklah diukur dari besaran harta yang
dimiliki dan bukanlah perilaku zhahir melainkan perilaku batin seluruh umat manusia dari
setiap golongan ekonomi baik berpunya maupun sederhana atau tidak berpunya.
(Hidayatullah, 2008). Mindset seorang Zahid, dunia bukan dijadikan tujuan tapi sebagai
media (sarana) beribadah kepada Allah swt. (Syekh Akbar Muhammad Fathurahman, M.Ag.
Pengantar tasawuf, mawabhib, tasikmalaya, 2023).

. Mursyid yang Hag dan Kamil Mukammil

Kontroversi yang telah dipaparkan di atas masih terus akan dialami oleh para pelajar atau
peminat Tasawuf selama mereka mempelajari tasawuf dari pembacaan-pembacaan kitab
rujukannya. Karena tasawuf, sebagaimana islam sendiri bukanlah agama bacaan, melainkan
agama tuntunan. Karena itu untuk keluar dari labirin kebingungan dan kesalahpahaman dalam
menapaki jalan spiritual ini umat haruslah memiliki “guide”, pemandu jalan yang dalam
istilah teknis sufisme disebut “mursyid”. Dalam tarekat sebagai pelembagaan tasawuf
Mursyid menjadi faktor utama dari keabsahan (mu’tabarah) nya suatu tarekat (Pili, 2019).
Syaikh Ibnu Arabi dalam kitab Al-Mausu’ah berkata mengenai mursyid, “Mereka (mursyid)
adalah para pewaris ilmu syariat dari para Nabi ‘alaihimush shalatu was salam hanya saja
mereka tidak menciptakan syariat tersendiri melainkan mereka menjaga dan melestarikan
syariat secara umum.” (Muhammad, 1999). Kemudian sebagaimana telah dikatakan,
seandainya tidak ada pembimbing ruhani maka aku tidak akan mengenal Tuhanku. Karena

dia (pembimbing ruhani) adalah orang yang mengetahui jalan yang dapat mengantar kepada

Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



42

Allah swt dan utusanNya. Dan ungkapan ini tidak ada seorangpun dari kalangan para ahli

makrifat yang menyelisihinya (menentangnya, mengingkarinya) (Muhammad, 1999).

Mursyid yang haq tersebar di seluruh penjuru bumi. Masing-masing dengan tingkatan
kewalian (kedekatan) dengan Allah swt. Adapun mursyid yang memiliki keistimewaan
sebagai yang sempurna dan menyempurnakan adalah ghauts al-a 'zham. Wali Allah dengan
tingkatan kedekatan paling tinggi dengan Allah swt. Yang menjadi pemimpin di zamannya
sebagai pewaris Rasulullah saw. Mursyid yang hag dan kamil mukammil memiliki makna dan
kriteria tertentu yang tidak dimiliki ulama lainnya. Makna dari kamil sendiri berarti sempurna
bagi dirinya sendiri, sedangkan mukammil yaitu bagi murid-muridnya. Salah satu syarat
mursyid yang ringkas dituliskan dalam kitab Al-Mausu’ah Al-Yusufiyyah fii Bayaanii Adiilati
Ash-Shufiyyah.

058G Ol deal) 25,k Ule 065 OF tanyl oy ol slagy Jaly > Lo 0 Y by, aaally

s r UYL By3le 058G Ofy Lt Py opid) 8557 ks I 0550 Oy Jlw AL Bl

“Bagi seorang mursyid memiliki syarat yang harus terpenuhi sehingga menjadi ahli
(layak) untuk memberikan petunjuk (bimbingan) kepada manusia. Syarat tersebut ada empat:
Mengetahui hal-hal yang bersifat fardh ‘ain, Makrifat kepada Allah ta’ala, mengetahui
metode-metode (proses-proses) pembersihan jiwa dan media-media dalam mendidik atau
membimbingnya, mendapat mandat (izin) dari gurunya [(untuk memberikan petunjuk
(bimbingan) kepada yang lain (berdasarkan penunjukan ruhani  Rasulullah
saw)]”.(Muhammad, 1999)

Menurut Kitab Khazinatul Asrar halaman 194 disebutkan bahwa Guru Mursyid yang sah

menjadi pewaris Nabi Muhammad Saw di antaranya memiliki ciri-ciri sebagai berikut:

g dy geles o ) 8 0356 3T o 1 3t 6 53K O i il 0 D355

o E2 B et e D at 055 O >u)>U sliay o Y Wi 5% Of5 5 Lo 55K
el G L2 5555

“Syarat-syarat guru yang patut menjadi pengganti Rasulullah Saw adalah; mengikuti
seorang guru yang dapat melihat (dengan hati) yang menyambung silsilahnya sampai kepada
Rasulullah, sang pemimpin dua makhluk (jin dan manusia). Harus ‘Alim (menguasai ilmu
dzahir dan bathin), sebab orang yang bodoh tidak bisa menjadi penunjuk kebenaran. Selalu
berpaling dengan kecintaan kepada dunia dan kedudukan. Selalu baik dalam mendidik
Nafsunya (Riyadlatun-Nafsi)” (Nazili, 1993). Seperti sedikit makan dan minum, serta
berbicara dan banyak shalat, shadagah serta berpuasa. Mempunyai sifat dan akhlaq terpuji,
seperti shabr, tawakkal, yaqin, pemurah, gana’ah, pengasih, tawadhu’, shiddig (Jujur dan
benar), haya’ (malu), wafa’ (memenuhi janji), wigar (ketetapan hati) dan syukur.

Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



/.a”:/.o., ;05\ ff\i\ J’}’/j\ \:Uﬁ L? &-ﬁf}}ji; &;:U/b\jj\ 5/};;4_;5\ )5_’;’_;’ J\i:? fj“ i :J;./A;;,ij\ éij&g\,:ﬁ :N ) ; 2)\325
G L Ul 10s 3 aial ods JE 15T sy 205 Bt sl B 6581 sl Je
.@6 ﬂ :\./4:’}] ﬁf///o:/j/ f\;.l:c é:\é Q}:‘:of

“Dan Ulama memilih untuk berguru kepada imam-imam muayyidin (yang menguatkan)
agama Allah dengan nur pengawasannya, yang zuhud (zahidin) terhadap/dari dunia (harta),
yang mengasihi (musyfiqin) orang-orang miskin, yang lembut dan kasih sayang (ru’afa)
kepada orang-orang mukmin yang lemah. Maka siapa menemukan seseorang yang bersifat
seperti sifat ini pada zaman yang sangat sedikit kebaikannya ini, maka berpegang kuatlah
dan belajarlah kepadanya, karena sesungguhnya ia itu tiada duanya” (As-Sanusi, n.d.)

Jsis IS sgh Ll T 13 s b

Syaikh Abdul Qodir Jailani berkata: “Seorang Mursyid jika mencintai dunia maka dia
adalah anjing buas”. (Sallim Ba Alawi, 1402).

Diranah ontologi mursyid akan mengajarkan tasawuf secara proporsional, sesuai dengan background
si murid, sistematis, bertahap dan berorientasi amaliyah dan peningkatan kualitas. Dalam memandang
zuhud ‘aniddunya, tidak diartikan secara kebahasaan yang anti dunia, akan tetapi menjauhi atau
memproteksi hati dari ekses negate dunia dan mencintainya, dengan menjadikan dunia, harta, jabatan,
termasuk ilmu sebagai media dalam beribadah dan menghambakan diri kepada Allah SWT. Zuhud
tidak identic dengan miskin, karena kaya dan miskin bukan pembahasan ilmu tasawuf. Kemudian
zuhud tidak dapat ditegakkan didalam galbu apabila hati belum merasakan kenikmatan spiritual dan
mengganti kenikmatan dunia dengan kenikmatan ukhrawi dan cinta kepada Allah SWT, yang
diistilahkan dengan magamat wal halat. Keduanya dapat diraih oleh murid dalam majelis dzikir
mursyidnya. Demikian tujuan khalwat dalam bombing mursyid bukan untuk mencari kebenaran lagi,
karena Mursyid sudah mendapatkannya. Akan tetapi bertujuan melatih galbu supaya dawam dzikir
dan muragabah (merasa diawasi Allah) selain untuk melatih mengekang syahwat dan hawa nafsu.
Mursyid memiliki peran penting dalam menundukan keegoaan dan keakuan muridnya, dengan
senantiasa mengingatkan bahaya ‘ujub (bangga diri), takabbur (sombong), hubb al-jah (cinta
penghormatan), hubn as-syahrah (cinta populeritas). Sebagaimana yang diungkapkan oleh Imam al-
Ghazali sendiri ketika ditundukan keegoannya oleh guru adenya yaitu Syaikh al-‘Utaqi al-Khurazi.
Maka dengan bimbingan mursyid aksiologi dalam tasawuf akan nyata diraih dan dirasakan oleh diri

murid.

Kesimpulan

Kontroversi dalam tasawuf terdapat dalam dimensi dimensi ontologis, epistemologis dan
aksiologisnya. Kontroversi dalam dimensi ontologis terjadi karena (a) sangat banyaknya definisi
Tasawuf yang satu sama lainnya berbeda, (b) tidak adanya definisi yang Jami’ mani’ ( clear and
distinctive), (©) musthalahat
43 Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



sufiyah atau term term tertentu seperti tentang Magamat dan Ahwal yang pengertian, jumlah dan

urutannya berbeda satu sama lain.

Kontroversi dalam dimensi epistemologis Tasawuf yang diantaranya berkenaan dengan
statusnya sebagai Ilmu Hudhuri yang sumber, metode dan keabsahannya tidak sesuai dengan
Paradigma Positivisme. Kontroversi dalam dimensi Aksiologisnya, utamanya berkaitan dengan
Metafisika Wahdatul Wujud. Kontroversi tentang tasawuf melibatkan (a) perbedaan paham di antara
sesama tokoh sufi secara internal, (b) Kaum Muslimin dari kalangan non-tasawuf, seperti ulama
fikih, Mufassirin dan Ahli Hadits , (c) Para outsiders, terutama kalangan Orientalis Inggris, Jerman
dan Perancis yang masing-masingnya juga punya aliran tersendiri. Dalam dimensi Aksiologis
Tasawuf, ajaran tasawuf mencakup bidang etika, estetika, psikologi, dan metafisika. Etika tasawuf
bertujuan untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat dengan latihan dan kesungguhan dalam
membersihkan jiwa. Estetika tasawuf melibatkan pengalaman keindahan sebagai sarana untuk
transendensi. Psikologi tasawuf membahas pengenalan diri dan dinamika jiwa, sementara metafisika
sufi mengkaji hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam dengan pendekatan cinta dan pengalaman

mistik.

Gambaran umum tentang kehidupan para sufi sering dikaitkan dengan identifikasi negatif
seperti kemiskinan, pengasingan diri, dan pantangan dunia. Namun, pemahaman yang lebih dalam
menunjukkan bahwa konsep-konsep seperti zuhud dan fakir dalam tasawuf bukanlah tentang
meninggalkan dunia secara fisik, tetapi tentang sikap batin terhadap hubungan dengan Allah.
Khalwat, sebagai bagian dari praktik tasawuf, bukanlah tentang isolasi sosial tetapi tentang

kesendirian yang membantu proses spiritual.

Mursyid, atau guru spiritual dalam tasawuf, merupakan unsur terpenting dalam perjalanan
spiritual seseorang. Mursyid yang layak memiliki pengetahuan tentang syariat, makrifat kepada
Allah, metode pembersihan jiwa, dan harus mendapat mandat dari gurunya. Mursyid yang memiliki
keistimewaan sebagai yang sempurna dan menyempurnakan adalah wali Allah dengan tingkat
kedekatan paling tinggi dengan Allah, yang menjadi pemimpin di zamannya sebagai pewaris

Rasulullah saw.

44 Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Bibliografi

Al-Fasi, A. Z. (2005). Qawaid at-Tasawuf. Daarul Kutub Al-limiyah.

Al-Jurjani. (n.d.). At-Ta rifat.

As-Sanusi, 1. (n.d.). Ummul Barahin.

Fattah, A. (2002). As-Sayru was-Suluku ila Maliki al-Muluk. Maktabah Ats-Tsagafah Ad-Diniyah.

Ghazali, A. H. (n.d.). BIDAYATUL HIDAYAH.

Hidayatullah, T. P. U. S. (2008). Ensiklopedi Tasawuf vol 3. Angkasa.

Muhammad Amin al-Kurdi, Tanwir al-Qulub fi Mu’amalati ‘Allamil Ghuyub, (Dar al-Qalam al-‘Arabi:
Suriah), 1991.

Fathurrahman Muhamad (2020), Tasawuf Berkarakter SIMPATIK, Jakarta: Mawahib.

Muhammad, Y. K. (1999). Mausu’'ah Al-Yusufiyyah fii Bayaani Adiilati Ash-Shufiyyah.

Nazili, S. M. H. A. (1993). Khazinatul Asrar (1 ed.). Darul Kutub IImiyah.

Pili, S. B. (2019). Tarekat Idrisiyyah Sejarah dan Ajarannya. Mawahib.

R. S. O’Fahey, Enigmatic Saint: Ahmad Ibn Idris and the Idrisi Tradition (Illinois: Northwestern University
Press, 1990).

Sallim Ba Alawi, M. B. A. B. (1402). Masyraur Rawi. Muassasah Fuad.

Shihab, A. (2009). Akar Tasawuf di Indonesia. Pustaka IMaN.

https://archive.org/details/kitabkhazinatulasrarkarangansyekhsayyidmuhammadhaqgiannazili/page/n1l/mode/

2up

45 Copyright © 2024, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



