
E-ISSN: 2808-2044  
Hikamia 

Doi : https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.38 
 https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia  

Volume 3, No 2, September 2023 

131 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Muamalah dalam Tasawwuf: Pendekatan Rohani dalam Penyelesaian Konflik Antar 

Agama, Suku, Ras dan kelompok.  

  
 Salman Alfarisi Lc. MA. 

   
Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah,  

salmanalfarisi62@gmail.com 
 

Received : 23/08/2023, Revised:14/09/2023, Approved:25/09/2023 
 

 
Abstract 

Sufism, as a spiritual dimension of Islam, holds great potential in contributing to the resolution of 

complex social issues faced by Muslim communities. In this context, this article investigates the 

relevance of the spiritual approach of Sufism to muamalah (social interactions) to address social 

problems within Muslim society. The background of this research arises from the understanding 

that social issues such as injustice, conflicts, and the lack of harmony among individuals and 

groups often occur in Muslim communities. The primary aim of this research is to analyze the 

values and teachings of Sufism, which encompass compassion, mutual assistance, character 

understanding, and tolerance, and how they can be applied as a spiritual approach to overcoming 

social problems. This research employs a qualitative approach by conducting a literature review 

of key sources in Sufism and analyzing concepts and principles relevant to muamalah and the 

resolution of social issues. The research findings indicate that the spiritual approach within Sufism 

can provide a strong guide in creating a better societal environment. In conclusion, this research 

proposes that understanding the perspective of Sufism with a spiritual approach can be an 

effective solution to addressing social problems within Muslim society. By implementing the 

values of Sufism, Muslim communities can create better social relationships, fostering mutual 

respect, grounded in humanitarian values. 

 

 

Keywords: Sufism, social issues, muslim society, spiritual approach. 

 
 

Abstrak 

Tasawwuf, sebagai dimensi spiritual Islam, memiliki potensi besar dalam memberikan 

kontribusi terhadap penyelesaian masalah sosial yang kompleks yang dihadapi oleh masyarakat 

Muslim. Dalam konteks ini, artikel ini menginvestigasi relevansi pendekatan rohani tasawwuf 

terhadap muamalah (interaksi sosial) dalam rangka menyelesaikan masalah sosial di dalam 

masyarakat Muslim. Latar belakang penelitian ini muncul dari pemahaman bahwa masalah sosial 

seperti ketidakadilan, konflik, dan kurangnya harmoni antar individu dan kelompok sering terjadi 

dalam masyarakat Muslim. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis nilai-nilai dan 

ajaran tasawwuf, yang mencakup kasih sayang, tolong-menolong, pemahaman karakter, dan 

toleransi, dapat diaplikasikan sebagai pendekatan rohani dalam mengatasi masalah tersebut. 

https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.38
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:salmanalfarisi62@gmail.com


132 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan melakukan tinjauan literatur terhadap 

sumber-sumber utama dalam tasawwuf serta menganalisis konsep-konsep dan prinsip-prinsip 

tasawwuf yang relevan dengan muamalah dan penyelesaian masalah sosial. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa pendekatan rohani dalam tasawwuf dapat memberikan panduan yang kuat 

dalam menciptakan lingkungan masyarakat yang kondusif. Dalam kesimpulannya, penelitian ini 

mengajukan bahwa memahami perspektif tasawwuf dengan pendekatan rohani dapat menjadi solusi 

yang efektif dalam penyelesaian masalah sosial dalam masyarakat Muslim. Dengan menerapkan 

nilai-nilai tasawwuf, masyarakat Muslim dapat menciptakan hubungan sosial yang lebih baik, 

saling menghormati, yang berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan. 

 

Kata Kunci: Ulama, Jasmani, Ruhani, Ijtihad, Syari'at, Haq 

 

 

 

Pendahuluan  

Masyarakat Indonesia memiliki potensi yang sangat baik untuk bersatu dan hidup 

bersama karena keanekaragaman budaya dan etnisnya. Namun, konflik kecil maupun besar 

sering muncul selama sejarah. Perbedaan etnis, agama, dan masalah sosial dan ekonomi 

adalah beberapa dari banyak aspek konflik ini. Dalam situasi seperti ini, pendekatan yang 

melibatkan aspek spiritual dan rohani, seperti tasawwuf, menjadi semakin penting dalam 

pencarian solusi konflik yang lebih mendalam dan berkelanjutan. Tasawwuf, cabang 

spiritual Islam yang berfokus pada pertumbuhan batin dan hubungan dengan Tuhan, dapat 

membantu menyelesaikan konflik. Tasawwuf juga mengajarkan nilai-nilai seperti cinta, 

toleransi, kedamaian, dan moralitas yang lebih baik. Nilai-nilai ini dapat berfungsi sebagai 

dasar untuk memahami dan mengurangi konflik yang terjadi dalam masyarakat. Dalam 

pendekatan rohani ini, upaya penyelesaian konflik berfokus pada transformasi batin 

individu dan kelompok serta pada solusi fisik atau hukum. Tujuan dari penelitian ilmiah ini 

adalah untuk mengeksplorasi lebih dalam cara-cara rohani tasawwuf membantu 

menyelesaikan konflik dalam masyarakat Indonesia. Dengan memahami nilai-nilai dan 

prinsip-prinsip tasawwuf, kita diharapkan dapat membangun metode baru untuk mengatasi 

konflik, meningkatkan toleransi, dan menciptakan perdamaian di tengah keberagaman 

budaya dan agama yang ada. Dalam penelitian ini, beberapa konflik yang terjadi di 

masyarakat Indonesia akan dibahas, serta bagaimana tasawwuf dapat membantu 

menyelesaikannya. Dalam penelitian ini, beberapa konflik yang terjadi di masyarakat 

Indonesia akan dibahas, serta bagaimana tasawwuf dapat membantu menyelesaikannya. 



133 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Penelitian akan menggunakan studi pustaka, analisis kasus, dan penjelasan teoritis tentang 

tasawwuf dan konsep-konsep yang relevan. Kajian ini penting karena kemampuan 

tasawwuf untuk mengatasi perbedaan dan mendorong perdamaian yang berkelanjutan. 

Karya ilmiah ini diharapkan dapat memberikan wawasan yang berguna bagi praktisi, 

akademisi, dan masyarakat luas untuk menangani masalah yang mungkin muncul di masa 

depan. 

 

 

Metode Penelitian  

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan metode studi 

pustaka. Metode ini dilakukan dengan menggunakan studi literatur berbagai sumber seperti 

buku, jurnal dan laporan penelitian-penelitian terdahulu. Teknik pengumpulan data 

dilakukan dengan library research yaitu menggabungkan berbagai pendapat dalam sumber 

yang dijadikan sebuah pemikiran baru yang akurat dan valid sehingga menjadi gagasan baru 

dalam kajian yang diteliti. 

 

 

Hasil dan Pembahasan  

Kata muamalah berasal dari kata     معاملة  -يعامل    –عامل  dalam bahasa Arab, yang berarti 

interaksi bersama (dalam jual beli atau hal lainnya) seperti yang disampaikan dalam  (Umar, 

Mu'jam Al-Lughah Al-'Arabiyah Al-Mu'ashira, 2008). Menurut Ibnu Abidin, dalam 

bukunya (Abidin, 1992), muamalah secara istilah adalah hukum syariat yang mengatur 

interaksi antara sesama manusia di dunia, meliputi hukum-hukum yang berkaitan dengan 

harta, pernikahan, perceraian, pertikaian, harta warisan dan lain sebagainya. Sedangkan 

Muhammad Ruwas Qal’ah Ji (Ji, 1988) mengutarakan bahwa muamalah adalah perkara 

syariah yang berkaitan dengan perkara duniawi. Dengan bahasa lain, muamalah berarti 

hukum-hukum syar’ie yang mengatur hubungan antara sesama manusia di dunia. 

Sedangkan tasawwuf, secara etimologi memiliki beberapa makna, yaitu: pertama, 

ahlussuffah, adalah orang-orang yang diridhoi Allah SWT dan ikut hijrah bersama Nabi 

Muhammad SAW dari Mekah ke Madinah. Makna kedua, dari kata asshafa, yang berarti 

kesucian, sebagai makna bahwa para sufi telah mensucikan akhlak mereka dari kotoran 

dunia. Ketiga, dari kata asshuf, yaitu wol, dikarenakan pakaian yang mereka gunakan berasal 

dari bulu domba. Menurut Syekh Muhammad Amin Al-Kurdi dalam (Al-Kurdi, 1991), 



134 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

tasawwuf adalah ilmu yang mempelajari tentang kebaikan dan keburukan jiwa, cara 

membersihkannya dari sifat-sifat tercela dan mengisinya dengan sifat sifat yang terpuji, cara 

melakukan suluk, melangkah menuju keridhaan Allah dengan meninggalkan larangan-Nya 

dan mentaati perintah-Nya.  

Terminologi “Konflik”, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan sebagai 

percekcokan, peselisihan. Sedangkan menurut Stephen Robbins (Robbins, 1978) adalah 

sebuah proses yang dimulai ketika salah satu pihak memiliki persepsi bahwa pihak lain telah 

mempengaruhi secara negatif kepentingan atau kepedulian pihak pertama. Keadaan itu 

sendiri tidak hanya terjadi dalam permasalahan yang besar, seperti golongan, asosiasi, 

ataupun rumah tangga, tetapi juga bisa terjadi dimanapun terhadap siapapun, bahkan kerap 

terjadi karena hal-hal kecil. Banyak percekcokan yang bermula dari ketidakmampuan untuk 

memenuhi kebutuhan dasar manusia; untuk menyelesaikannya, perlu adanya upaya untuk 

mengakui bahwa lawan konflik yang menuntut hak-haknya tidak memenuhi kebutuhan itu 

(Kriesberg, 2010). Berdasarkan pengakuan dimaksud, pihak yang menjadi lawan dalam 

perselisihan yang dipicu oleh penuntut, harus dapat mengubah kondisi dan atau pemahaman 

mereka tentang kebutuhan manusia satu sama lain. Perubahan itulah yang kemudian dapat 

mentransformasikan konflik secara positif, sehingga untuk menengahkannya, menurut John 

Burton (Burton, 1990) dalam studi konflik ada dua fokus yang menjadi perhatian, yaitu 

penjelasan gejala konflik dan kekerasan yang timbul dalam kehidupan masyarakat yang 

berguna untuk mengidentifikasikan pendekatan yang konstruktif untuk menyelesaikannya. 

Kemudian, kemampuan dalam menyajikan penjelasan terhadap permasalahan konflik untuk 

menemukan prinsip-prinsip dari proses kebijakan yang diturunkan dari suatu penjelasan 

tentang konflik. 

Akan tetapi, resolusi konflik yang banyak ditemukan hanyalah sebatas penyelesaian 

permasalahan secara fisik, yang mengacu pada hukum yang berlaku secara tekstual. 

Sedangkan perselisihan yang terjadi antar umat beragama sudah ada sejak dahulu, hal ini 

biasanya dikarenakan perbedaan pendapat antara pemeluk agama, seperti penilaian satu 

kelompok terhadap kelompok lainnya. Sebagai contoh, kita dapat melihat konflik Poso, yang 

berlangsung sejak bulan Desember 1998 hingga munculnya deklarasi Malino sebagai jalan 

damai bagi kedua belah pihak, kemudian konflik antar agama di Ambon, yang dipicu oleh 

pemalakan yang dilakukan oknum pemuda muslim terhadap warga Nasrani, selanjutnya 

konflik Situbondo, yang terjadi akibat tidak puasan warga atas hukuman yang diberikan 

kepada seorang penista agama, juga konflik Aceh, yang terjadi akibat perusakan rumah 

ibadah yang tidak memiliki izin, contoh lainnya konflik Sampit, dan Tolikara, yang 



135 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

sebenarnya dipicu oleh hal yang kecil, namun menjadi besar karena campur tangan 

golongan, suku, ras, atau agama tertentu. Hampir semua resolusi dari perselisihan tersebut 

adalah melalui jalur hukum secara fisik, dan sangat sedikit menyentuh kepada hati masing-

masing individu yang berkonflik. Hal tersebut menunjukkan bahwa Indonesia sangat rentan 

terhadap konflik di masa depan, selama kita tidak dapat menerima perbedaan dan 

mempercayai adanya perbedaan sebagai warna kehidupan bernegara, maka akan sulit untuk 

mengurangi konflik yang dapat mengancam keutuhan negara kita. Oleh sebab itu, perlunya 

pendekatan secara personal melalui rohani, guna memupuk kesadaran dalam pengendalian 

diri, saling menghormati dan toleransi yang berkepanjangan dalam menangkal munculnya 

percikan api yang dapat menyulut kembali perselisihan yang telah lalu.  

Agama manapun pasti menghendaki para penganutnya untuk menjadi orang yang 

baik, santun, berbudi pekerti luhur dan toleransi kepada sesama. Dalam agama Islam, hal-

hal tersebut menjadi bagian dari pilar Islam yang tiga, yaitu Iman, Islam dan Ihsan. Seperti 

telah disabdakan oleh Nabi Muhammad SAW dalam Shahih Bukhori (Al-Bukhori, 2012) 

bahwa Ihsan adalah keadaan hati manusia dalam menyembah Allah SWT, seakan-akan ia 

dapat melihat Allah SWT dan jika ia tidak dapat melihatNya, maka Allah SWT selalu 

melihatnya. Dalam karakteristik ini, kita dapat memahami bahwa tempat Ihsan adalah hati 

manusia yang selalu berada dalam genggaman Allah SWT. Oleh sebab itu, metode tasawwuf 

dalam mengelola dan membersihkan hati dapat digunakan sebagai cara pencegahan dan  

penanggulangan konflik secara mendalam dan menyeluruh.  

Tazkiyatu Al-Nafsi, yang banyak dikenal di kalangan ahli taswwuf, yaitu proses 

pensucian hati dari segala noda dan keburukan. Ibn Qayyim Al-Jauziyah dalam bukunya 

(Al-Jauziyyah, 1987) menjelaskan bahwa hati manusia yang dikendalikan oleh nafsu, 

cenderung mengarah kepada hal-hal yang buruk dan mengotori hati dan fikiran, maka 

diperlukan muhasabah, yaitu mencoba menghitung keburukan yang telah diperbuat,  

kemudian taubah dari keburukan-keburukan itu, dan menyibukkan hati dengan dzikir 

sebagai sarana pengisi kembali hati dengan kebaikan agar tidak terdapat tempat dalam hati 

kita untuk masuknya keburukan. Ibnu Qoyyim juga menjelaskan bahwa seseorang yang 

mengenal Allah dengan dzikir dan ibadah yang dilakukan karena keagungan-Nya, maka, ia 

akan merasa bahwa kebaikannya sangat kecil dalam pandangannya dibanding dengan 

nikmat Allah atasnya. Ia akan sadar bahwa kebaikan-kebaikannya tidak akan mampu untuk 

menyelamatkan dirinya dari hukuman dan siksa Allah.  

Selain itu, riyadhah, yang berarti proses penempaan diri guna penguatan spiritual 

dalam tasawwuf juga dapat memberikan dampak besar bagi seseorang. Menurut imam Al-



136 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Ghazali dalam bukunya Ihya ‘Ulumiddin (Al-Ghazali, 2018), ada empat cara melakukan 

riyadhah, yaitu pengendalian konsumsi makanan, pengurangan waktu tidur, pembatasan 

hasrat berbicara yang tidak perlu, menelan pahitnya tindakan buruk orang lain. Selain itu, 

amalan istighfar sebagai sarana muhasabah diri, juga berdzikir mengagungkan asma Allah 

dan sholawat guna menumbuhkan cinta kita kepada manusia terbaik, yaitu Nabi Muhammad 

SAW, dapat menjadi pintu kebaikan diri dan perilaku kita kepada sesama manusia sebagai 

syukur kita kepada-Nya. Jika seseorang istiqomah melakukan hal tersebut, maka semakin 

besar kemungkinan terbukanya pintu- pintu ma’rifah kepada Allah dan kedekatan dengan-

Nya, sehingga hatinya menyaksikan keagungan dan keluhuran-Nya yang pada akhirnya, ia 

akan memandang sesama manusia sebagai ciptaan Allah yang mulia tanpa memperdulikan 

agama, suku, ras, maupun golongan. Dengan istighfar, muhasabah diri dan dzikir, akan 

runtuh kesombongan-kesombongan yang melekat pada diri manusia, juga akan melunak 

hawa nafsunya, sehingga lebih mudah untuk dijaga dan diarahkan kepada kebaikan.  Cara 

seperti ini sangat efektif, cepat dan efisien dalam mencegah dan menanggulangi perselisihan 

maupun kesalahpahaman akan suatu hal, karena titik targetnya adalah kemampuan diri 

manusia itu sendiri dalam merefleksikan syukurnya, menjaga hatinya dari noda, juga 

pengendalian diri untuk tidak mengganggu hak orang lain yang menjadi penyebab timbulnya 

permasalahan.   

Metode penanggulangan konflik dan masalah sosial di masyarakat dengan 

pendekatan rohani seperti ini juga kerap digunakan oleh berbagai kalangan dan kelompok 

dalam mengatasi permasalahan sosial lainnya, seperti ketergantungan akan alkohol dan obat-

obatan terlarang, penyimpangan seksual, kekerasan dalam rumah tangga, dan permasalahan 

sosial lainnya yang kerap terjadi di tengah masyarakat. Kebersihan hati seperti ini, akan sulit 

dirasakan jika seorang manusia pada umumnya, atau muslim secara khusus, hanya 

menganggap bahwa agama hanya sebatas keimanan dan syariat saja. Ia merasa bahwa 

dengan menyatakan keimanan secara lisan, dan mengerjakan ibadah secara fisik, telah 

mencukupi kewajibannya sebagai seorang muslim. Hal ini sangat disayangkan, karena 

kekurangan faktor “hati” dapat menyebabkan keimanannya hanya sebatas di mulut saja, dan 

ibadah juga syariatnya hanya sebatas fisik tanpa hadirnya qolbu. 

Salah satu tujuan dalam tasawwuf menurut Ibnu Qoyyim (Al-Jauziyyah, 1987) 

adalah membersihkan atau mensucikan jiwa, sebagai wadah kebaikan dalam hidup, 

memurnikan akidah, menjalankan kewajiban sebagaimana yang diperintahkan tanpa 

pengurangan dan penambahan, merupakan awal dari bersihnya hati dan luhurnya budi 



137 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

perilaku kehidupan seseorang. Jika demikian, maka kecenderungan manusia untuk 

melakukan kejahatan dan memandang rendah agama, suku, ras, dan kelompok lain akan 

dapat diminimalisir oleh kecenderungannya dalam membersihkan hati dari segala kotoran 

sebagai sarana penanggulangan konflik melalui pendekatan rohani dengan melibatkan unsur 

keimanan, syariat, dan hadirnya qolbu yang suci. Sehingga kita dapat melihat keindahan 

dalam keberagaman, yang menumbuhkan sikap saling menyayangi antar sesama, toleransi, 

saling percaya, serta mewujudkan keharmonisan yang utuh dalam kehidupan sosial 

masyarakat secara umum.  

 

Kesimpulan 

 

Kecenderungan nafsu manusia dalam keburukan lebih tinggi jika ditambah dengan 

faktor keangkuhan, sikap intoleran dan kepentingan yang berhubungan dengan agama, ras, 

suku, serta golongan tertentu. Hal ini dapat menumbuhkan konflik berkepanjangan dan 

hilangnya keharmonisan dalam kehidupan sesama manusia seperti yang pernah terjadi di 

beberapa daerah di Indonesia. 

Pemahaman agama secara utuh, yang memadukan unsur Islam, Iman, dan Ihsan, 

adalah cara terbaik untuk menanggulangi berbagai penyakit hati yang timbul dari perbedaan 

sudut pandang maupun keadaan hidup manusia. Jika pendekatan rohani telah terbukti dapat 

menanggulangi beberapa penyakit sosial, maka pendekatan yang sama seharusnya dapat 

digunakan dalam pencegahan dan penanggulangan konflik yang melibatkan agama, ras, 

suku dan golongan. 

 

Referensi  

  
Ibnu Abidin. (1992). Radd Al-Mukhtar ‘Ala Al-Daar Al-Mukhtar, Daar Al-Fikr, Beirut, hal. 

79. 
Abu Hamid Al-Ghazali. (2018). Ihya ‘Ulumiddin, Daar Al-Fikr, Beirut, hal. 70-71. 

 
Muhammad Rawas Qal’ah Ji. (1988). Mu’jam Lughah Al-Fuqaha Li Qal’ah Ji, Daar Al-

Nafais, Beirut, hal. 438. 
 

Ibnu Qoyyim Al-Jauziyah. (1987). Madarij Al-Salikin, Daar Al-Fikr, Beirut, hal. 25-44. 

Muhammad Amin Al-Kurdi. (1991). Tanwir Al-Qulub fi Mu’amalati ‘Allam Al-Guyub.  Dar 

Al-Qalam Al-‘Arabi, Beirut, hal. 460-463. 



138 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Ahmad Mukhtar Abdul Hamid Umar. (2008).  Mu’jam Al-Lughah Al-‘Arabiyah Al-

Mu’ashira. ‘Alam Al-Kutub, Cairo. Hal. 1554. 

Abu ‘Abdillah Muhammad bin Ismail Al-Bukhori. (2012). Shahih Al-Bukhori. Daar Al-

Takshil, Cairo. Hal. 224. 

Abu Al-Qasim ‘Abdu Al-Karim Hawazin Al-Qusyairi. (2007). Risalah Qusyairiyah. 

Pustaka Amani, Jakarta. Hal. 115-130. 

Stephen P. Robbins. (1978). Conflict Management and Conflict Resolution are not 

synonymous Terms. Sage Journal. Vol. 21,  Hal. 1-2. 

Solihin. (2003). Tasawuf Tematik. CV Pustaka Setia, Bandung. 

  

 

 


