E-1SSN: 2808-2044

FHikamia

‘Doi : https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.38
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
Volume 3, No 2, September 2023

Muamalah dalam Tasawwuf: Pendekatan Rohani dalam Penyelesaian Konflik Antar
Agama, Suku, Ras dan kelompok.

Salman Alfarisi Lc. MA.

Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah,
salmanalfarisi62@gmail.com

Received : 23/08/2023, Revised:14/09/2023, Approved:25/09/2023

Abstract
Sufism, as a spiritual dimension of Islam, holds great potential in contributing to the resolution of

complex social issues faced by Muslim communities. In this context, this article investigates the
relevance of the spiritual approach of Sufism to muamalah (social interactions) to address social
problems within Muslim society. The background of this research arises from the understanding
that social issues such as injustice, conflicts, and the lack of harmony among individuals and
groups often occur in Muslim communities. The primary aim of this research is to analyze the
values and teachings of Sufism, which encompass compassion, mutual assistance, character
understanding, and tolerance, and how they can be applied as a spiritual approach to overcoming
social problems. This research employs a qualitative approach by conducting a literature review
of key sources in Sufism and analyzing concepts and principles relevant to muamalah and the
resolution of social issues. The research findings indicate that the spiritual approach within Sufism
can provide a strong guide in creating a better societal environment. In conclusion, this research
proposes that understanding the perspective of Sufism with a spiritual approach can be an
effective solution to addressing social problems within Muslim society. By implementing the
values of Sufism, Muslim communities can create better social relationships, fostering mutual
respect, grounded in humanitarian values.

Keywords: Sufism, social issues, muslim society, spiritual approach.

Abstrak
Tasawwuf, sebagai dimensi spiritual Islam, memiliki potensi besar dalam memberikan

kontribusi terhadap penyelesaian masalah sosial yang kompleks yang dihadapi oleh masyarakat
Muslim. Dalam konteks ini, artikel ini menginvestigasi relevansi pendekatan rohani tasawwuf
terhadap muamalah (interaksi sosial) dalam rangka menyelesaikan masalah sosial di dalam
masyarakat Muslim. Latar belakang penelitian ini muncul dari pemahaman bahwa masalah sosial
seperti ketidakadilan, konflik, dan kurangnya harmoni antar individu dan kelompok sering terjadi
dalam masyarakat Muslim. Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menganalisis nilai-nilai dan
ajaran tasawwuf, yang mencakup kasih sayang, tolong-menolong, pemahaman karakter, dan
toleransi, dapat diaplikasikan sebagai pendekatan rohani dalam mengatasi masalah tersebut.

131

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044


https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.38
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:salmanalfarisi62@gmail.com

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan melakukan tinjauan literatur terhadap
sumber-sumber utama dalam tasawwuf serta menganalisis konsep-konsep dan prinsip-prinsip
tasawwuf yang relevan dengan muamalah dan penyelesaian masalah sosial. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa pendekatan rohani dalam tasawwuf dapat memberikan panduan yang kuat
dalam menciptakan lingkungan masyarakat yang kondusif. Dalam kesimpulannya, penelitian ini
mengajukan bahwa memahami perspektif tasawwuf dengan pendekatan rohani dapat menjadi solusi
yang efektif dalam penyelesaian masalah sosial dalam masyarakat Muslim. Dengan menerapkan
nilai-nilai tasawwuf, masyarakat Muslim dapat menciptakan hubungan sosial yang lebih baik,

saling menghormati, yang berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan.

Kata Kunci: Ulama, Jasmani, Ruhani, ljtihad, Syari‘at, Haq

Pendahuluan

Masyarakat Indonesia memiliki potensi yang sangat baik untuk bersatu dan hidup
bersama karena keanekaragaman budaya dan etnisnya. Namun, konflik kecil maupun besar
sering muncul selama sejarah. Perbedaan etnis, agama, dan masalah sosial dan ekonomi
adalah beberapa dari banyak aspek konflik ini. Dalam situasi seperti ini, pendekatan yang
melibatkan aspek spiritual dan rohani, seperti tasawwuf, menjadi semakin penting dalam
pencarian solusi konflik yang lebih mendalam dan berkelanjutan. Tasawwuf, cabang
spiritual Islam yang berfokus pada pertumbuhan batin dan hubungan dengan Tuhan, dapat
membantu menyelesaikan konflik. Tasawwuf juga mengajarkan nilai-nilai seperti cinta,
toleransi, kedamaian, dan moralitas yang lebih baik. Nilai-nilai ini dapat berfungsi sebagai
dasar untuk memahami dan mengurangi konflik yang terjadi dalam masyarakat. Dalam
pendekatan rohani ini, upaya penyelesaian konflik berfokus pada transformasi batin
individu dan kelompok serta pada solusi fisik atau hukum. Tujuan dari penelitian ilmiah ini
adalah untuk mengeksplorasi lebih dalam cara-cara rohani tasawwuf membantu
menyelesaikan konflik dalam masyarakat Indonesia. Dengan memahami nilai-nilai dan
prinsip-prinsip tasawwuf, Kita diharapkan dapat membangun metode baru untuk mengatasi
konflik, meningkatkan toleransi, dan menciptakan perdamaian di tengah keberagaman
budaya dan agama yang ada. Dalam penelitian ini, beberapa konflik yang terjadi di
masyarakat Indonesia akan dibahas, serta bagaimana tasawwuf dapat membantu
menyelesaikannya. Dalam penelitian ini, beberapa konflik yang terjadi di masyarakat

Indonesia akan dibahas, serta bagaimana tasawwuf dapat membantu menyelesaikannya.
132

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Penelitian akan menggunakan studi pustaka, analisis kasus, dan penjelasan teoritis tentang
tasawwuf dan konsep-konsep yang relevan. Kajian ini penting karena kemampuan
tasawwuf untuk mengatasi perbedaan dan mendorong perdamaian yang berkelanjutan.
Karya ilmiah ini diharapkan dapat memberikan wawasan yang berguna bagi praktisi,
akademisi, dan masyarakat luas untuk menangani masalah yang mungkin muncul di masa

depan.

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan metode studi
pustaka. Metode ini dilakukan dengan menggunakan studi literatur berbagai sumber seperti
buku, jurnal dan laporan penelitian-penelitian terdahulu. Teknik pengumpulan data
dilakukan dengan library research yaitu menggabungkan berbagai pendapat dalam sumber
yang dijadikan sebuah pemikiran baru yang akurat dan valid sehingga menjadi gagasan baru

dalam kajian yang diteliti.

Hasil dan Pembahasan

Kata muamalah berasal dari kata 4llxs - Jolxy — Jale dalam bahasa Arab, yang berarti
interaksi bersama (dalam jual beli atau hal lainnya) seperti yang disampaikan dalam (Umar,
Mu'jam Al-Lughah Al-'Arabiyah Al-Mu'ashira, 2008). Menurut Ibnu Abidin, dalam
bukunya (Abidin, 1992), muamalah secara istilah adalah hukum syariat yang mengatur
interaksi antara sesama manusia di dunia, meliputi hukum-hukum yang berkaitan dengan
harta, pernikahan, perceraian, pertikaian, harta warisan dan lain sebagainya. Sedangkan
Muhammad Ruwas Qal’ah Ji (Ji, 1988) mengutarakan bahwa muamalah adalah perkara
syariah yang berkaitan dengan perkara duniawi. Dengan bahasa lain, muamalah berarti

hukum-hukum syar’ie yang mengatur hubungan antara sesama manusia di dunia.

Sedangkan tasawwuf, secara etimologi memiliki beberapa makna, yaitu: pertama,
ahlussuffah, adalah orang-orang yang diridhoi Allah SWT dan ikut hijrah bersama Nabi
Muhammad SAW dari Mekah ke Madinah. Makna kedua, dari kata asshafa, yang berarti
kesucian, sebagai makna bahwa para sufi telah mensucikan akhlak mereka dari kotoran
dunia. Ketiga, dari kata asshuf, yaitu wol, dikarenakan pakaian yang mereka gunakan berasal

dari bulu domba. Menurut Syekh Muhammad Amin Al-Kurdi dalam (Al-Kurdi, 1991),
133

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



tasawwuf adalah ilmu yang mempelajari tentang kebaikan dan keburukan jiwa, cara
membersihkannya dari sifat-sifat tercela dan mengisinya dengan sifat sifat yang terpuji, cara
melakukan suluk, melangkah menuju keridhaan Allah dengan meninggalkan larangan-Nya
dan mentaati perintah-Nya.

Terminologi “Konflik”, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan sebagai
percekcokan, peselisihan. Sedangkan menurut Stephen Robbins (Robbins, 1978) adalah
sebuah proses yang dimulai ketika salah satu pihak memiliki persepsi bahwa pihak lain telah
mempengaruhi secara negatif kepentingan atau kepedulian pihak pertama. Keadaan itu
sendiri tidak hanya terjadi dalam permasalahan yang besar, seperti golongan, asosiasi,
ataupun rumah tangga, tetapi juga bisa terjadi dimanapun terhadap siapapun, bahkan kerap
terjadi karena hal-hal kecil. Banyak percekcokan yang bermula dari ketidakmampuan untuk
memenuhi kebutuhan dasar manusia; untuk menyelesaikannya, perlu adanya upaya untuk
mengakui bahwa lawan konflik yang menuntut hak-haknya tidak memenuhi kebutuhan itu
(Kriesberg, 2010). Berdasarkan pengakuan dimaksud, pihak yang menjadi lawan dalam
perselisihan yang dipicu oleh penuntut, harus dapat mengubah kondisi dan atau pemahaman
mereka tentang kebutuhan manusia satu sama lain. Perubahan itulah yang kemudian dapat
mentransformasikan konflik secara positif, sehingga untuk menengahkannya, menurut John
Burton (Burton, 1990) dalam studi konflik ada dua fokus yang menjadi perhatian, yaitu
penjelasan gejala konflik dan kekerasan yang timbul dalam kehidupan masyarakat yang
berguna untuk mengidentifikasikan pendekatan yang konstruktif untuk menyelesaikannya.
Kemudian, kemampuan dalam menyajikan penjelasan terhadap permasalahan konflik untuk
menemukan prinsip-prinsip dari proses kebijakan yang diturunkan dari suatu penjelasan
tentang konflik.

Akan tetapi, resolusi konflik yang banyak ditemukan hanyalah sebatas penyelesaian
permasalahan secara fisik, yang mengacu pada hukum yang berlaku secara tekstual.
Sedangkan perselisihan yang terjadi antar umat beragama sudah ada sejak dahulu, hal ini
biasanya dikarenakan perbedaan pendapat antara pemeluk agama, seperti penilaian satu
kelompok terhadap kelompok lainnya. Sebagai contoh, kita dapat melihat konflik Poso, yang
berlangsung sejak bulan Desember 1998 hingga munculnya deklarasi Malino sebagai jalan
damai bagi kedua belah pihak, kemudian konflik antar agama di Ambon, yang dipicu oleh
pemalakan yang dilakukan oknum pemuda muslim terhadap warga Nasrani, selanjutnya
konflik Situbondo, yang terjadi akibat tidak puasan warga atas hukuman yang diberikan
kepada seorang penista agama, juga konflik Aceh, yang terjadi akibat perusakan rumah

ibadah yang tidak memiliki izin, contoh lainnya konflik Sampit, dan Tolikara, yang
134

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



sebenarnya dipicu oleh hal yang kecil, namun menjadi besar karena campur tangan
golongan, suku, ras, atau agama tertentu. Hampir semua resolusi dari perselisihan tersebut
adalah melalui jalur hukum secara fisik, dan sangat sedikit menyentuh kepada hati masing-
masing individu yang berkonflik. Hal tersebut menunjukkan bahwa Indonesia sangat rentan
terhadap konflik di masa depan, selama kita tidak dapat menerima perbedaan dan
mempercayai adanya perbedaan sebagai warna kehidupan bernegara, maka akan sulit untuk
mengurangi konflik yang dapat mengancam keutuhan negara kita. Oleh sebab itu, perlunya
pendekatan secara personal melalui rohani, guna memupuk kesadaran dalam pengendalian
diri, saling menghormati dan toleransi yang berkepanjangan dalam menangkal munculnya
percikan api yang dapat menyulut kembali perselisihan yang telah lalu.

Agama manapun pasti menghendaki para penganutnya untuk menjadi orang yang
baik, santun, berbudi pekerti luhur dan toleransi kepada sesama. Dalam agama Islam, hal-
hal tersebut menjadi bagian dari pilar Islam yang tiga, yaitu Iman, Islam dan Ihsan. Seperti
telah disabdakan oleh Nabi Muhammad SAW dalam Shahih Bukhori (Al-Bukhori, 2012)
bahwa Ihsan adalah keadaan hati manusia dalam menyembah Allah SWT, seakan-akan ia
dapat melihat Allah SWT dan jika ia tidak dapat melihatNya, maka Allah SWT selalu
melihatnya. Dalam karakteristik ini, kita dapat memahami bahwa tempat Ihsan adalah hati
manusia yang selalu berada dalam genggaman Allah SWT. Oleh sebab itu, metode tasawwuf
dalam mengelola dan membersihkan hati dapat digunakan sebagai cara pencegahan dan
penanggulangan konflik secara mendalam dan menyeluruh.

Tazkiyatu Al-Nafsi, yang banyak dikenal di kalangan ahli taswwuf, yaitu proses
pensucian hati dari segala noda dan keburukan. 1bn Qayyim Al-Jauziyah dalam bukunya
(Al-Jauziyyah, 1987) menjelaskan bahwa hati manusia yang dikendalikan oleh nafsu,
cenderung mengarah kepada hal-hal yang buruk dan mengotori hati dan fikiran, maka
diperlukan muhasabah, yaitu mencoba menghitung keburukan yang telah diperbuat,
kemudian taubah dari keburukan-keburukan itu, dan menyibukkan hati dengan dzikir
sebagai sarana pengisi kembali hati dengan kebaikan agar tidak terdapat tempat dalam hati
kita untuk masuknya keburukan. lbnu Qoyyim juga menjelaskan bahwa seseorang yang
mengenal Allah dengan dzikir dan ibadah yang dilakukan karena keagungan-Nya, maka, ia
akan merasa bahwa kebaikannya sangat kecil dalam pandangannya dibanding dengan
nikmat Allah atasnya. la akan sadar bahwa kebaikan-kebaikannya tidak akan mampu untuk
menyelamatkan dirinya dari hukuman dan siksa Allah.

Selain itu, riyadhah, yang berarti proses penempaan diri guna penguatan spiritual

dalam tasawwuf juga dapat memberikan dampak besar bagi seseorang. Menurut imam Al-
135

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Ghazali dalam bukunya Thya ‘Ulumiddin (Al-Ghazali, 2018), ada empat cara melakukan
riyadhah, yaitu pengendalian konsumsi makanan, pengurangan waktu tidur, pembatasan
hasrat berbicara yang tidak perlu, menelan pahitnya tindakan buruk orang lain. Selain itu,
amalan istighfar sebagai sarana muhasabah diri, juga berdzikir mengagungkan asma Allah
dan sholawat guna menumbuhkan cinta kita kepada manusia terbaik, yaitu Nabi Muhammad
SAW, dapat menjadi pintu kebaikan diri dan perilaku kita kepada sesama manusia sebagai
syukur kita kepada-Nya. Jika seseorang istigomah melakukan hal tersebut, maka semakin
besar kemungkinan terbukanya pintu- pintu ma’rifah kepada Allah dan kedekatan dengan-
Nya, sehingga hatinya menyaksikan keagungan dan keluhuran-Nya yang pada akhirnya, ia
akan memandang sesama manusia sebagai ciptaan Allah yang mulia tanpa memperdulikan
agama, suku, ras, maupun golongan. Dengan istighfar, muhasabah diri dan dzikir, akan
runtuh kesombongan-kesombongan yang melekat pada diri manusia, juga akan melunak
hawa nafsunya, sehingga lebih mudah untuk dijaga dan diarahkan kepada kebaikan. Cara
seperti ini sangat efektif, cepat dan efisien dalam mencegah dan menanggulangi perselisihan
maupun kesalahpahaman akan suatu hal, karena titik targetnya adalah kemampuan diri
manusia itu sendiri dalam merefleksikan syukurnya, menjaga hatinya dari noda, juga
pengendalian diri untuk tidak mengganggu hak orang lain yang menjadi penyebab timbulnya

permasalahan.

Metode penanggulangan konflik dan masalah sosial di masyarakat dengan
pendekatan rohani seperti ini juga kerap digunakan oleh berbagai kalangan dan kelompok
dalam mengatasi permasalahan sosial lainnya, seperti ketergantungan akan alkohol dan obat-
obatan terlarang, penyimpangan seksual, kekerasan dalam rumah tangga, dan permasalahan
sosial lainnya yang kerap terjadi di tengah masyarakat. Kebersihan hati seperti ini, akan sulit
dirasakan jika seorang manusia pada umumnya, atau muslim secara khusus, hanya
menganggap bahwa agama hanya sebatas keimanan dan syariat saja. la merasa bahwa
dengan menyatakan keimanan secara lisan, dan mengerjakan ibadah secara fisik, telah
mencukupi kewajibannya sebagai seorang muslim. Hal ini sangat disayangkan, karena
kekurangan faktor “hati” dapat menyebabkan keimanannya hanya sebatas di mulut saja, dan

ibadah juga syariatnya hanya sebatas fisik tanpa hadirnya golbu.

Salah satu tujuan dalam tasawwuf menurut Ibnu Qoyyim (Al-Jauziyyah, 1987)
adalah membersihkan atau mensucikan jiwa, sebagai wadah kebaikan dalam hidup,
memurnikan akidah, menjalankan kewajiban sebagaimana yang diperintahkan tanpa

pengurangan dan penambahan, merupakan awal dari bersihnya hati dan luhurnya budi
136

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



perilaku kehidupan seseorang. Jika demikian, maka kecenderungan manusia untuk
melakukan kejahatan dan memandang rendah agama, suku, ras, dan kelompok lain akan
dapat diminimalisir oleh kecenderungannya dalam membersihkan hati dari segala kotoran
sebagai sarana penanggulangan konflik melalui pendekatan rohani dengan melibatkan unsur
keimanan, syariat, dan hadirnya qolbu yang suci. Sehingga kita dapat melihat keindahan
dalam keberagaman, yang menumbuhkan sikap saling menyayangi antar sesama, toleransi,
saling percaya, serta mewujudkan keharmonisan yang utuh dalam kehidupan sosial

masyarakat secara umum.

Kesimpulan

Kecenderungan nafsu manusia dalam keburukan lebih tinggi jika ditambah dengan
faktor keangkuhan, sikap intoleran dan kepentingan yang berhubungan dengan agama, ras,
suku, serta golongan tertentu. Hal ini dapat menumbuhkan konflik berkepanjangan dan
hilangnya keharmonisan dalam kehidupan sesama manusia seperti yang pernah terjadi di

beberapa daerah di Indonesia.

Pemahaman agama secara utuh, yang memadukan unsur Islam, Iman, dan Ihsan,
adalah cara terbaik untuk menanggulangi berbagai penyakit hati yang timbul dari perbedaan
sudut pandang maupun keadaan hidup manusia. Jika pendekatan rohani telah terbukti dapat
menanggulangi beberapa penyakit sosial, maka pendekatan yang sama seharusnya dapat
digunakan dalam pencegahan dan penanggulangan konflik yang melibatkan agama, ras,

suku dan golongan.

Referensi

Ibnu Abidin. (1992). Radd Al-Mukhtar ‘Ala Al-Daar Al-Mukhtar, Daar Al-Fikr, Beirut, hal.
79.

Abu Hamid Al-Ghazali. (2018). lhya ‘Ulumiddin, Daar Al-Fikr, Beirut, hal. 70-71.

Muhammad Rawas Qal’ah Ji. (1988). Mu jam Lughah Al-Fuqaha Li Qal’ah Ji, Daar Al-
Nafais, Beirut, hal. 438.

Ibnu Qoyyim Al-Jauziyah. (1987). Madarij Al-Salikin, Daar Al-Fikr, Beirut, hal. 25-44.

Muhammad Amin Al-Kurdi. (1991). Tanwir Al-Qulub fi Mu amalati ‘Allam Al-Guyub. Dar
Al-Qalam Al-‘Arabi, Beirut, hal. 460-463.

137

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Ahmad Mukhtar Abdul Hamid Umar. (2008). Mu’jam Al-Lughah Al-‘Arabiyah Al-
Mu’ashira. ‘Alam Al-Kutub, Cairo. Hal. 1554.

Abu ‘Abdillah Muhammad bin Ismail Al-Bukhori. (2012). Shahih Al-Bukhori. Daar Al-
Takshil, Cairo. Hal. 224.

Abu Al-Qasim ‘Abdu Al-Karim Hawazin Al-Qusyairi. (2007). Risalah Qusyairiyah.
Pustaka Amani, Jakarta. Hal. 115-130.

Stephen P. Robbins. (1978). Conflict Management and Conflict Resolution are not
synonymous Terms. Sage Journal. Vol. 21, Hal. 1-2.

Solihin. (2003). Tasawuf Tematik. CV Pustaka Setia, Bandung.

138

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



