
E-ISSN: 2808-2044  
Hikamia 

Doi :  
 https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia  

Volume 3, No 2, September 2023 

119 
  

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Tipologi Thariqah Shufiyah di Indoneisa 

 

Rizal Fauzi 

 

Ma’had Aly Idrisiyyah 

rijalfauzi22madly@gmail.com 

 

Received : 21/08/2023, Revised:12/09/2023, Approved:25/09/2023 

 

 Abstract 

Tarekat Shufiyah di Indonesia sudah lama, menurut Muktamar Shufi di pekalongan tahun 

1960, Tarekat ke Indonesia sekitar abad ke 7 M yaitu 1 abad dari wafat Nabi Saw (teori 

Makkah, HAMKA), kemudian abad ke 13 masuk Tarekat ‘Alawiyah dan sekitar Abad ke-15M, 

Hamzah Fansuri membawa tarekat Qadiriyah, dan tarekat Syathariyah oleh Abdurrauf bin Ali 

al-Jawi al-Sinkili, kemudian abad ke 16 M masuk Tarekat Naqsyabandiyah oleh Yusuf al-

Makasari, abad ke 17 M, Nurudin ar-Raniri membawa Tarekat Rifa’iyah, Khalwatiyah abad ke 

18 M oleh Abdus shamad Palimbani, dan abad ke 19 M masuk Tarekat Sanusiyah Idrisiyyah 

dan Tijaniyah. Seiring perkembangan dan penyebaran Tarekat di Indonesia, terjadi keragaman 

corak atau tipologi tarekat, diantaranya tarekat normal, tarekat ruhaniyah, tarekat ‘Alawiyah, 

tarekat ta’lim wa ta’allum, dan tarekat neo shufisme. Metode penilitian yang digunakan 

berdasarkan kepada teori teori Mark J.R Sedgwick, dan merujuk kepada kepustakaan. Hasil 

dari penelitian menunjukan bahwa adanya 5 tipologi tarekat di Indonesia dari segi silsilah dan 

ajaran. 

Kata Kunci: Tipologi tarekat, normal, ruhani, alawiyah, tabrruk dan neosufisme 

 

Pendahuluan 

Pengertian Tarekat menurut Syaikh al-Jurzani: 

الِكِيَْْ إِلََ الِله  يْ رةَُ الْمُخْتَصَّةُ باِلسَّ رَاقِيْ فِِ الْمَقَامَاتِ.السِّ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ قَطْعِ الْمَنَازلِِ وَالت َّ  
"Tarekat adalah Jalan khusus orang-orang yang melakukan pengembaraan spiritual menuju 

kepada Allah 'Azza wa Jalla, yaitu dengan menempuh manazil (level-level hawa nafsu) dan 

menaiki pilar-pilar ruhani (maqamat)”.1 

Syekh Abul Qasim Junaid al Baghdadi Rhm berkata:  

فِ  نَّةِ. وَأنَ َّهَا مَبْنيَِةٌ عَلَى سُلُوْكِ أَخْلََقِ الْْنَبِْيَآءِ وَالَْْصْ  يَآءِ طَريِْ قَتُ نَا مُشَيَّدَةٌ باِلْكِتَابِ والسُّ
“Thariqah kami ini dikuatkan dengan al Quran dan as Sunnah karena sesungguhnya thariqah 

kami dibangun mengikuti jejak perjalanan akhlak para Nabi dan orang-orang pilihan”.2 

Sebagian Ulama seperti al-Kalabadzi memandang tarekat sebagai  madzhab dalam 

Tasawuf sehingga karya monumentalnya dalam ilmu tasawuf dinamai at-ta’arruf li madzhabi 

 
1 Al-Jurzani, at-Ta’rifat. 
2 Al Kawakib asy Syahiq fi al Farq bayn al Murid ash Shadiq wa ghayr Shadiq, Abd. Wahab asy Sya’rani, hlm. 

26 

https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:rijalfauzi22madly@gmail.com


120 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

ahli tasawwuf. Sehingga diistilahkan dengan madzhab memiliki maksud bahwa tasawuf dalam 

thariqah shufiyah sudah lengkap dan kokoh dari segi epistimologi dan axiologinya, sehingga 

memudahkan umat dalam mempelajari dan mengamalkan tasawuf. Selain itu terkandung 

makna bahwa dalam thariqah-thariqah terdapat ijma’ dan ikhtilaf. Sedangkan Sebagian lagi 

seperti al-Jurzani memahami thariqah sebagai metode wushul, sehingga thariqah sudah ada 

pada masa Nabi Saw, seperti yang diinformasikan dalam surah al-Jin ayat ke-16. Ulama lain 

memandang thariqah sebagai pengamalan syariat (tauhid, fiqih tasawuf) dalam bimbingan ahli 

makrifat/mursyid, ini seperti pandangan Imam al-Ghazali dan Syaikh ‘Abdul Qadri al-Jilani, 

dimana adanya integrasi tauhid, fiqih dan tasawuf dalam konsep dan amaliyah, sehingga tidak 

harus belajar dulu tauhi, kemudian fiqih, setelah keduanya dikuasai baru belajar tasawuf. 

Sedangkan menurut peneliti orientalis seperti Trimingham memandang thariqah sebagai shufi 

orders (perkumpulan shufi). 

Metode pengajaran tasawuf oleh para guru shufi (mursyid), baik dari segi teori maupun 

praktiknya berupa suluk disebut dengan istilah thariqah, diberbagai tempat pada abad ke-3 dan 

4 H. (Taufiqur Rahman, 2019). Dalam kitab kasyful mahjub yang ditulis oleh al-Hujwiri, pada 

masa itu abad ke-3H sudah ada 12 aliran tasawuf (tarekat), dan 10 darinya yang 

maqbulah/mu’tabarah diantaranya Junaidiyah yang memiliki distingsi kesadaran spiritual 

(shahw) dan Thaifuriyah yang memiliki distingsi kemabukan spiritual (as-sukr), Muhasibiyah, 

al-Qusyairiyah, Sahliyah, Nuriyah, Hakimiyah, Kharraziyah, Khafifiyah dan Sayyariyah. 

Tarekat Shufiyah masuk ke Indonesia sekitar abad ke 17 M, seiring dengan penyebaran Islam 

di Nusantara. Prof Sartono Kartodirjo menyatakan sebagai berikut: 

“Setidaknya ada empat cara dalam saluran Islamisasi di Indonesia. yakni lewat 

perdagangan, perkawinan, tasawuf dan pendidikan. Tasawuf termasuk kategori yang 

berfungsi membentuk kehidupan sosial bangsa Indonesia dengan bukti-bukti jelas pada 

tulisan abad ke-16 dan ke-17, terutama di Sumatera dan Jawa (Sartono Kartodirjo, 

1975). 

Proses Islamisasi pula Jawa umumnyas dihubungkan dengan Walisongo. Kemasyhuran 

para wali ini dikalangan masyarakat Indonesia menunjukan penyebaran Islam di tengah 

masyarakat Jawa dapat berlangsung melalui gerakan tarekat (Ahmad Mansur Suryanegara, 

1995). Termaktub dalam serat Banten Rante-rante. Didalamnya dijelaskan bahwa Syaikh 

Sunan Gunung Jati pernah melakukan perjalanan ke tanah Suci dan berjumpa dengan Syehk 

Najmuddin Kubra dan Syekh Abu Hasan Asyadzili. Dari kedua tokoh berlainan masa itu sang 

sunan konon memperoleh ijazah kemursyidan Tarekat Kubrawiyyah dan Syadziliyyah. 

(Awaluddin, 2016). Dalam babat Tanah Jawi, Sunan Ampel disebut-sebut mengajarkan Suluk 

Tarekat Naqsabandiyah. Sementara Sunan Bonang, diceritakan oleh Caita Lasem dan Hikayat 



121 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Hasanudin, setelah gagal berdakwah dikediri, karena menggunakan pendekatan fiqih yang 

cenderung kaku, lalu pindah ke Demak dan menjadi Imam Masjid Agung Demak. Tak lama 

kemudian ia hijrah ke Lasem, Rembang membangun zawiyyah dan menjalani suluk tarekat. 

Usai menjalani suluk itu lah Raden Makhdum Ibrahim yang kemudian bergelar Sunan Bonang 

itu melanjutkan dakwahnya (Awaluddin, 2016). Bahkan sebelumnya Tarekat Qadiriyyah yang 

di bawa oleh Hamzah Fansuri yang hidup abad ke-16M, seorang ulama dan sastrawan sufi 

kontroversial dari Aceh, telah mengenalkan tarekat Qadiriyah di Aceh (Martin Van 

Brunainessen, 1995). Bahkan Tarekat ‘Alawiyah masuk ke Indonesia sekitar abad ke-13M, 

dari Hadramaut ke Jawa dan Aceh (Mukhtar Sholihin, 2019).  

Dalam Sejarah Melayu (Denys Lombard, 1991) disebutkan seorang ulama Syekh Abu 

Ishak, sufi dari Mekah telah menulis sebuah karya berjudul Durr al-Mandzūm yang terdiri atas 

dua bab. Bab pertama membahas tentang Dzat Allah dan bab kedua tentang sifat-sifat-Nya. 

Atas saran dari seorang muridnya bernama Maulana Abu Bakar, Syekh Abu Ishak pun 

menambahkan isi buku tersebut dengan bab ketiga yang berisi bahasan tentang Af‘al al-Lāh. 

Selanjutnya Maulana Abu Bakar membawa buku tersebut kepada Sultan Malaka, Mansur Syah 

(w. 1586M).  

Dari data-data diatas menunjukan bahwa rentang waktu dari perkembangan Tarekat 

shufiyah di Indoensia begitu Panjang sekitar abad ke 13M. Sehingga seorang Martin begitu 

tertarik melakukan penelitian di Indonesia mengenai pesantren yang awalnya erat dengan 

tarekat. Sehingga penulis tertarik untuk melakukan klasivikasi dari tarekat-tarekat yang ada di 

Indoensia, berdasarkan teori dari Mark J.R Sedgwick, dalam bukunya The Heirs of Ahmad bin 

Idris. Ia menetapkan adanya perbedaan antara tarekat Idrisiyyah Ahmad bin Idris dengan 

tarekat-tarekat lainnya, kemudian menyimpulkan adanya tipologi dalam prinsip, ajaran 

maupun karakter dari tarekat-tarekat di dunia shufi. Ia menyimpulkan setidaknya ada 4 tipe 

tarekat yaitu the normal tareqa, uwaysi Sufis, dan the Alawiyya, kemudian membandingkan 

dengan ajaran Syaikh Ahmad bin Idris, dimana kesemua tipo tarekat tersebut terkandung 

didalamnya bahkan dapat melahirkan tarekat pergerakan yaitu Sanusiyah. Sehingga ia 

menyimpulkan bahwa Idrisiyyah adalah neosufisme. 

Metode Penelitian 

Selain teori dari Mark J.R Sedgwick, dalam bukunya The Heirs of Ahmad bin Idris, 

bahwa ada 4 tipologi tarekat yaitu the normal tareqa, uwaysi Sufis, dan the Alawiyya, dan neo 

sufisme terdapat pula teori tipologi tarekat yang lebih simple seperti menurut H. A. R. Gobb: 

1) Urban Orders, (Tarekat-tarekat Kota) yang timbul dan berkembang di perkotaan 

yang dekat dengan perguruan ulama-ulama serta lebih khas dari tradisi-tradisi local. 



122 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

2) Rustic Order, (Tarekat-tarekat Pedesaan) yang ajaran-ajaran banyak bercampur 

aduk dengan tradisi-tradisi lokal dan kepercayaan takhayul yang lazim melingkupi 

kehidupan pedesaan, seperti Tarekat Badawiyyah di Mesir yang bercampur dengan 

unsur-unsur kepercayaan Mesir kuno.3 

 

Berdasarkan teori diatas maka penulis mengembangkan dan menggunakannya sebagai 

teori besar dalam mengklasivikasikan tipe tarekat yang ada di Indoensia. Di Indonesia muncul 

tipe tarekat yang disebut tarekat ta’lim atau tabarruk diamana mereka tidak bermursyid kepada 

yang masih hidup, tapi dengan mempelajari kitab-kitab tasawuf dan mengamalkan wirid-

wiridnya dan ajaran akhlaq yang terkadung didalamnya, tanpa bimbingan mursyid langsung. 

Selain itu di Indonesia tarekat-tarekat yang menyimpang atau tidak memiliki silsilah yang 

benar dan tersambung kepada pendiri tarekat yang awal dikategorikan sebagai thariqah ghair 

mu’tabarah yang ditetapkan oleh Jam’iyah Ahli Thariqah Nahdhiyah (JATMAN) atau oleh 

Dewan Ulama Tarekat Indonesia (DUTI). Dalam muktamar NU tahun 1979 di Semarang 

terbentuklah JATMAN, yang menegaskan aspirasi mereka, termasuk dalam biang politik, 

kepada NU. Lembaga ini didukung oleh Kiyai Hafidz, Kiayi Baidawi dan Kiyai Ma’sum 

(ketiganya dari Lasem, Rembang), Kiyai Muslih dari Mranggen, Kiyai Adlan Ali dari 

Tebuireng, Jombang dan Kiyai Arwani Kudus 

Meskipun pendiri Nahdhatul Ulama, KH Hasyim Asy’ari mengakui bertarekat 

Junaidiyah dan Ghazaliyah tapi Sebagian besar jamaahnya mengambil tarekat ta’lim atau 

tabarruk. Maka dalam penelitian ini akan dijelaskan tipologi tarekat shufiyah di Indonesia baik 

yang mu’tabarah atau yang ghair mu’tabarah. 

Hasil dan Pembahasan 

1. Tarekat Normal 

Tarekat normal menurut Mark adalah tarekat yang memiliki sanad/silsilah 

kemursyidan yang muttasil (tersambung) dan shahih (abash) yaitu setiap orang yang ada dalam 

silsialh merupakan mursyid bukan murid atau wakil mursyid (Mark J.R. Sedwick, 1998). Di 

Indonesia tarekat yang memiliki silsilah seperti yang dijelaskan Mark dikategorikan sebagai 

tarekat muktabarah, kendati banyak pula tarekat yang sudah tidak meiliki mursyid, yang tersisa 

hanyalah wakil mursyid, dan jamaah Bersama markas pusat tarekat dan zawiyah/cabangnya. 

Menurut KH Aziz Masyhuri tarekat di Indoensia mengalami terpecah-pecah ketika sang 

mursyid dalam suatu tarekat wafat maka para khalifah mursyid atau wakil mursyid mengklaim 

 
3 H. A. R. Ginn, Mohammedanism., (London: Oxford Universty Press, 1969), hlm. 105. 



123 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

sebagai mursyid pelanjut, kemudian mengibarkan bendera tarekatnya masing-masing. (Aziz 

Masyhuri, 2011).  

Di Indoensia NU mengakui ada 45 Tarekat yang dinilai sah/muktabarah berdasarkan 

pakem NU yaitu memiliki silsilah yang sahih dan tersambung kepada Rasulullah Saw, 

bermadzhab fiqih kepada salah satu 4 madzhab besar dalam dunia Islam yaitu Hanafi, Maliki, 

Syafi’i dan Hanbali, selain itu harus beraqidahkan Asy’ariyah dan Maturidiyah.  Tarekat-

tarekat yang termasuk mu’tabarah dalam lingkungan JATMAN, yaitu: Tarekat Abbasiyah, 

Akbariyah, Baerumiyah, Bakriyah, Buhuriyah, Ghaibiyah, Haddadiyah, Idrisiyah, Isawiyah, 

Justiyah, Khadliriyah, Naqsyabandiyah, Madbuliyah, Maulawiyah, Rifa’iyah, Sa’diyah, 

Sumbuliyah, Syadzaliyah, Syuhrawiyah, Umariyah, Utsmaniyah, Ahmadiyah, Alawiyyah, 

Bakdasyiyah, Bayumiyah, Dasuqiyah, Ghozaliyah, Hamzawiyah, Idrusiyah, Jalwatiyah, 

Kalsyaniyah, Khalwatiyah, Kubrawiyah, Malamiyah, Qadiriyah wa Naqsyabandiyah, 

Rumiyah, Samaniyah, Sya’baniyah, Syathariyah, Tijaniyah, Usyaqiyah, Uwaisiyah, dan 

Zainiyah 

2. Tarekat Uwaisiyah 

Dalam kitab Bughiyatul Mustafid Syarah Maniyah al-Murid, yang ditulis oleh 

Muhammad al-‘Arabiy as-Sa`ih, ia menjelaskan definisi thariqah Uwaisiyah:  

ى أوَُيْسِيَّة, كَأَخْذِ   أوَُيْس سَيِّدِ التَّابعِِيَْ  أنََّ كُلَّ طَريِْ قَةٍ مَنْسُوْبةٍَ إِلََ رُوْحَانيَِّةِ بَ عْضِ الْْنَبِْيَاءِ وَالْمَشَايِخِ تُسَمَّ
 الْمُرْسَلِيَْْ وكََأَخْذِ أبِْ يزَيِْد عَنْ روحنية الإمام جعفر الصادق وقطب النفيس أحمد القَْرْنِْ عَنْ رُوْحَانيِِّةِ سَيِّدِ 

 ابن إدريس من روحانية سيد الوجوه صلى الله عليه وسلم. فصار كل من أخذ عن روحانية تسمى أويسية
“Sesungguhnya thariqah yang dinisbatkan kepada ruhaniah sebagian para Nabi atau 

para guru shufi dinamai (metodenya) Uwaisiyyah. Seperti Tuannya Tabi’in Uwais al-

Qarni dari ruhaniah Sayidil Mursalin (Nabi Saw), dan seperti Abu Yazid al-Busthami 

dari ruhnai Imam Ja’far Shadiq, dan Syaikh Ahmad ibn Idris dari ruhani Rasulillah 

Saw. Maka jadilah setiap orang yang mengambil silsilah dari ruhaniah dinamai 

Uwaisiyyah”. 

Maka tarekat Uwaisiyah yaitu tarekat yang silsilahnya tersambung melalui ruhani kepada 

Rasulullah, atau seorang Nabi atau kepada pendiri tarekat/mursyid tertentu.  

Di Indonesia cukup banyak yang corak tarekat Uwaisiyah/ruhaniyah/Khidhiriyah.  Contoh 

Tarekat Qadiriyah Hanafiyah di Solok Sumatra Barat, didirikan oleh Tuangku Syaikh 

Muhammad Ali Hanafi langsung dari ruhani Syaikh ‘Abdul Qadir al-Jilani. Di Daerahnya 

tarekat ini diakui keabsahannya, bahkan pencetus DUTI. Setelah menjadi mursyid berdasarkan 

pengangkatan ruhani beliau mengambil silsilah tarekat yang normal ke beberapa Tarekat, 

yakni, Qodiriyah, Naqhsabandiyah, Mawlawiyah, serta Khalawatiyah. Tarekat Qadiriyah 

Hanafiyah di Sumatra Barat yang hanya memiliki silsilah kemursyidan sejumlah 18 mursyid 

https://jatman.or.id/thoriqoh-abbasiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-akbariyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-baerumiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-bakriyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-buhuriyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-ghaibiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-haddadiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-idrisiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-isawiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-justiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-khadliriyah/
https://jatman.or.id/sejarah-pendiri-tarekat-naqsyabandi-part-1/
https://jatman.or.id/thoriqoh-madbuliyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-maulawiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-rifaiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-sadiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-sumbuliyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-syadzaliyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-syuhrawiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-umariyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-utsmaniyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-ahmadiyah/
https://jatman.or.id/thariqah-alawiyyah-biografi-singkat-al-faqih-muqoddam/
https://jatman.or.id/thoriqoh-bakdasyiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-bayumiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-dasuqiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-ghozaliyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-hamzawiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-idrusiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-jalwatiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-kalsyaniyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-khalwatiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-kubrawiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-malamiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-qadiriyah-wa-naqsyabandiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-rumiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-samaniyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-syabaniyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-syathariyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-tijaniyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-usyaqiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-uwaisiyah/
https://jatman.or.id/thoriqoh-zainiyah/


124 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

sampai kepada Nabi Saw, yaitu Allah, Jibril As, Muhammad Rasulullah Saw, Ali bin Abi 

Tholib Ra, Sayyidina Hussein bin Ali, Imam Zainal Abidin, Imam Muhammad Al-Baqir, Imam 

Ja'far Ash-Shadiq, Syaikh Musa Al-Kazhim, Syaikh Abi Hasan Ali Bin Musa Ar-Ridha, 

Syaikh Ma’ruf Al-Karkhi, Syaikh Surri As-Saqathi, Syaikh taifah Abdul Qosim Junaidi Al-

Baghdadi, Syaikh Abu Bakar Asy-Syibli, Syaikh Abdul Wahid Al-Thamimi, Syaikh Abdul 

Farath At-Turtusi, Syaikh Abi Hasan Al-Hakari, Syaikh Abi Sa'id Mahzumi, Sulthan Auliya 

Al-Quthub Al-Ghaust Saul’Azham Syaikh Abdul Qadir Al-Jailani Qs, Maulana Syaikh 

Muhammad Jailani Abrar Al-Quthub Al-Ghaibi Al-Gaust  Al-Mujahiddin    (Tuangku Syaikh 

Maulana Muhammad Ali Hanafiah Ar- Rabbani Qs). Sehingga antara Tuangku Syaikh 

Muhammad Ali Hanafi langsung dari ruhani Syaikh ‘Abdul Qadir al-Jilani. 

Tarekat lainnya yang memiliki silsilah ruhani adalah Idrisiyyah di Tasikmalaya yang 

memiliki dua bentuk silsilah, yaitu silsilah shugra (silsilah pendek) sejumlah 12 mursyid, yaitu 

dari Syaikh ‘Abdul ‘Aziz ad-Dabagh ke Nabi Khidir ke Nabi Muhammad Saw.  Sehingga dari 

Syaikh ‘Abdul Aziz ad-Dabag langsung ke Nabi Khidir dan Nabi Muhammad saw tanpa 

melalui generasi Sahabat, Tabi’in dan seterusnya. Silsilah pendek tersebut yaitu: Nabi 

Muhammad Saw, Nabi Khidhir, Syaikh ‘Abdul ‘Aziz bin Mas’ud al-Dabbagh, Syaikh ‘Abdul 

Wahab al-Taziyi, Syaikh Ahmad bin Idris al-Fasi, Syaikh Muhammad bin ‘Ali as-Sanusi, 

Syaikh Muhammad al-Mahdi, Syaikh Ahmad Syarif al-Sanusi, Syaikh Akbar ‘Abdul Fattah, 

Syaikh Akbar Muhammad Dahlan, Syaikh Muhammad Daud Dahlan, Syaikh Muhammad 

Fathurrahman.   

 Idrisiyyah juga memiliki silsilah dalam bentuk lain yang disebut silsilah kubra, yang 

Panjang dan tersambung dari Syaikh ‘Abdul Aziz ad-Dabag kepada Syaikh ‘Abdul Qadir al-

Jilani, dan Syaikh Abul Hasan as-Syadzili, bahkan kepada 40 tarekat lainnya. Dalam kitab 

hadiqaturriahin dituliskan sebanyak 42 mursyid. Sehingga tarekat Idrisiyah dikategorikan 

sebagai tarekat normal sekaligus tarekat uwaisiyah atau dikenal dengan sebutan tarekat 

khidhiriyah, karena mendapatkan tarekat langsung kepada Nabi Khidhir dan Nabi Muhamamd 

Saw secara ruhani. Bahkan Syaikh Ahmad bin Idris masyhur dengan wirid dan hizibnya, karena 

ia mendapatkan istighfar Kabir, shawlawat ‘azhimiyah dan tahlil al-makhsush dari ruhani Nabi 

Saw dan Nabi Khidhir pula. Silsilah kubra thariqah Idrisiyyah yaitu Nabi Muhammad Saw, 

Imam Ali bin Abi Thalib, Imam Hasan al-Bashri, Syaikh Habib al-‘Ajami, Syaikh Daud bin 

Nasir al-Tha`i, Syaikh Ma’ruf al-Kurkhi, Syaikh Sirri bin Mughlas as-Siqti, Syaikh Abul 

Qasim Junaid al-Baghdadi, Syaikh Abu Bakar bin Jahdar as-Syibli, Syaikh Abu al-Fadhl at-

Tamimi, Syaikh Abu al-Farj al-turtusi, Syaikh Abu Ali al-Hasan bin Yusuf, Syaikh Said al-

Mubarak, Syaikh Abdul Qadir al-Jilani, Syaikh Abdur Rahman al-Madani, Syaikh Abdussalam 



125 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

al-Masyisyi, Syaikh Abul Hasan al-Syadzili, Syaikh Abul ‘Abbas al-Mursi, Syaikh Ahmad bin 

‘Atha`illah as-Sakandari, Syaikh Daud al-Bakhili, Syaikh Muhammad Bahru Sofa, Syaikh Ali 

bin Muhammad bin Wafa, Syaikh Yahya al-Qadiri, Syaikh Ahmad bin ‘Aqabah al-Hadhrami, 

Syaikh Ahmad bin Zaruq, Syaikh Ahmad bin Yusuf al-Ghilani, Syaikh Ali bin ‘Abdullah al-

Ghilani, Syaikh Abul Qasim al-Ghazi, Syaikh Ahmad bin Ali al-Haj al-Dar’i, Syaikh 

Muhammad bin Nasir, Syaikh ‘Umar bin Muhammad al-Ghistali, Syaikh ‘Abdul ‘Aziz bin 

Mas’ud al-Dabbagh, Syaikh ‘Abdul Wahab al-Taziyi, Syaikh Ahmad bin Idris al-Fasi, Syaikh 

Muhammad bin ‘Ali as-Sanusi, Syaikh Muhammad al-Mahdi, Syaikh Ahmad Syarif al-Sanusi, 

Syaikh Akbar ‘Abdul Fattah, Syaikh Akbar Muhammad Dahlan, Syaikh Muhammad Daud 

Dahlan, Syaikh Muhammad Fathurrahman (Fathurahman Muhammad, 2019).   

Selain itu ada Tarekat Tijaniyah, Syaikh Ahmad at-Tijani sebelum berjumpa dengan Nabi 

Saw dan mendapatkan talqin dan bimbingan langsung dari ruhani Nabi Saw beliau telah belajar banyak 

Tarekat. Sehingga silsilah Syaikh Tijani ada yang langsung kepada Nabi Saw, dan juga silsilah ke 

Syaikh Muhammad al-Kurdi mursyid tarekat Khalwatiyah, dengan silsilah yang Panjang.  

Kelebihan Tarekat ruhaniyah: 

1) Sebagai pembaharuan dan penguatan ajaran tasawuf disebabkan terlalu 

panjangnya silsilah,  

Syaikh ‘Abdul Qadri al-Jailni dalam Sirrul Asrarnya menjelaskan, bahwa 

panjangnya silsilah dalam tarekat telah menyebabkan melemahnya kekuatan bimbingan 

ruhani, sehingga ruhani Rasulullah Saw ataupun Nabi Khidhir, mengajarkan langsung 

kepada beberapa mursyid, supaya silsilah kemursyidan bisa lebih pendek. 

هم، فقد كانوا أهل الجذبة بقوة فأهل السنة والجماعة من كان على أثر الصحابة رضي الله عن   هم وأرضا
 صحبة النبي صلى الله عليه وآله وسلم، ثم انتشرت تلك الجواذب بعد الخلفاء الراشدين رضوان الله عليهم 

قي   أجمعيْ، إلَ مشايخ الطريقة، ثم تشعبت إلَ سلَسل كثيرة، حتى ضعفت وانقطعت عن كثير منهم، فب
  منهم أهل الرسوم، وتشعب منهم أهل البدعة

2) Wirid yang langsung ditalqinkan (diajarkan) oleh ruhani Nabi Saw 

Seperti Syaikh Ahmad bin Idrisi, menerima tahlil makhsus, istigfar Kabir dan shalawat ‘azhimiyah. 

Ketiganya diakui para ulama dan termaktub dalam kitab jami’ karamatil auliyah, dan afhdalus shalwat 

karya Syaikh yusuf bin Ismail an-nabhani dan kitab lainnya.  

3. Tarekat ‘Alawiyah 

Tarekat ini termasuk tarekat tertua di Indonesia (Abdul Aziz Muslim. 2022). Para 

Habaib dipastikan tarekat asalnya adalah ‘Alawiyah, meskipun ada yang memiliki sanad ke 



126 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

tarekat lainnya, seperti Syadziliyah, Idrisiyyah, Qadiriyah dan lainnya. Cikal bakal Tarekat ini 

lahir, di awali dengan Hijrahnya Imam Ahmad bin Isa al-Muhajir  dari Bashrah, Irak ke 

Hadhramaut, Yaman. Nama tarekat disandarkan kepada Imam ‘Alawi bin Ubaidillah bin 

Ahmad al-Muhajir.  

Tarekat ‘Alawiyah silsilah kemursyidannya adalah silsilah kenasaban, sehingga disebut 

tarekat haba`ib. coraknya Pertengahan antara riyadhah qalbiyah Syadziliyah dan riyadhah 

badaniyah Ghazaliyah. Cikal bakal Tarekat ini lahir, di awali dengan Hijrahnya Imam Ahmad 

bin Isa al-Muhajir – dari Bashrah, Irak ke Hadralmaut, Yaman. Nama tarekat disandarkan 

kepada Imam Alawi bin Ubaidillah bin Ahmad al-Muhajir. Tarekat Alawiyyah merupakan fusi 

(penggabungan) antara tarekat al-Ghazaliyyah dan al-Shadziliyyah. Tarekat al-Ghazaliyyah 

lebih menekankan olah fisik (riyadhah badaniyyah) seperti puasa, qiyam al-lail, khalwat, dan 

sejenisnya. Sedangkan al-Shadhiliyyah lebih menekankan olah batin (riyadhah bathiniyyah) 

seperti ikhlas, menjauhi riya’, refleksi diri (tafakkur) dan lainnya. Ketika tarekat ini diajarkan 

kemasyarakat di luar nasab Nabi Saw, maka terjadi pengurangan kualitas disebabkan hampir 

tidak dikenalkan praktik baiat, talqin zikir, khalwat, riyadhah, sehingga dipastikan bahwa 

pengamal ‘Alawiyah diluar nasab Nabi Saw sebatas tabarruk bukan suluk, dengan menerima 

ijazah wirid. 

4. Tarekat Ta’lim wa Ta’allum Nahdhatul ‘Ulama 

Tipe lain yang dianggap tarekat adalah Tarekat ta’lim dimana pendiri Nahdhatul Ulama 

memiliki sanad keilmuan yang tersambung kepada Imam al-Ghazali, Jalaluddin as-Suyuti, 

Syaikh as-Sya’rani, ‘Abdur Ra`uf al-Fansuri, Khatib Sambas, Ba’alawi al-Hadhrami, 

Muhammad Amin al-Kurdi dan lainnya. Akan tetapi silsilah keilmuan, bukan silsilah 

kemursyidan. Dimana silsilah kemursyidan berupa istikhlaf (penyerahan mandat) kemursyidan 

kepada yang melanjutkannya. Sehingga Tarekat Nahdhatul Ulama yang menisbatkan kepada 

thariqah ta’lim wa ta’allum, dikategorikan sebagai tarekat tabarukkiyah. 

5. Tarekat Neo sufisme 

Istilah neo sufisme dipopulerkan oleh para peneliti Barat yang meneliti Syaikh Ahmad 

bin Idris dan Syaikh Tarekat Sanusiyah, seperti Mark J.R. Sedgwick, Knut S. Vikor, R.S. 

O’Fahey dan lainnya. Sehingga Tarekat Idrisiyyah dan Sanusiyah dikenal sebagai tarekat 

neosufisme, dikarenakan memiliki kekhasan dan kelengkapan, yaitu memiliki silsilah yang 

normal, silsilah ruhani/khidhiriyah, memiliki basis keilmuan baik ilmu zahir dan batin yang 

lengkap, sehingga Masyaikh Sanusiyah dikenal pula sebagai ahli hadis, dan fiqih. Syaikh 

Ahmad bin Idris pun sebagai mursyidnya dikenal sebagai ahli tafsir dan fiqih. Selain itu terlihat 

jelas distingsinya dalam integrasi majlis ilmu dan majlis dzikir mursyid. Sehingga setelah 



127 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

kajian keilmuan sebagai pencerah fikiran dan pendalaman pemahaman agama, maka ditutup 

dengan kegiatan dzikir yang dibimbing oleh mursyid. Selain itu tarekat neosufisme memiliki 

harakat, seperti da’awiyah (dakwah islam), tarbawiyah (Pendidikan), iqtishadiyah (ekonomi), 

ijtima’iyah (sosial) dan siyasiyah (politik islam). Dari segi ahwalnya maka bercorak tarekat 

Junaidiyah dimana kondisi lahiriahnya sadar (shahwu), normal dan memenuhi tuntunan syariat, 

dan batinnya mabuk cinta kepada Allah SWT (as-sakr). Selain itu tarekat Sanusiyah 

mengintegrasikan antara thariqah mahabbah dengan thariqah mujahadah, dan antara thariqah 

burhaniyah dengan thariqah Isyaqiyah (Ahmad Syarif as-Sanusi. 2013). 

Tidak semua tarekat Idrisiyyah ini memiliki kelengkapan seperti yang disebutkan 

diatas, hanyalah Idrisiyah yang mursyidnya benar-benar memiliki silsilah kemursyidan yang 

sahih dan tersambung kepada Nabi Saw, seperti Tarekat Idrisiyyah di Indonesia. Dimana 

seluruh guru dalam silsilahnya benar-benar seorang mursyid yang sah. Sehingga memilki 

harakat yang sama dengan tarekat Sanusiyah sebelumnya di Libia. 

Tarekat Idrisiyyah Sanusiyah masuk ke Indonesia pada tahun 1932, oleh Syaikh Akbar 

‘Abdul Fattah. Ia mendapatkan istikhlaf kemursyidan danri Syaikh Ahmad Syarif as-Sanusi, 

setelah berguru dan suluk yang sempurna selama 4 tahun. Sepulangnya dari tanah suci, Abdul 

Fattah bermaksud membangun pesantren di Pagendingan, namun ia kesulitan untuk mendapat 

besluit (keputusan) mengajar dari pemerintah colonial Belanda. Atas nama saran KH. Suja’i ia 

menikahi seorang janda pemuka pesantren Cidahu yang pesantrennya sudah memiliki izin. 

Beberapa tahun ia memimpin, pesantrennya cukup maju. Namun kegiatan-kegiatannya terus 

dirintangi Belanda, di samping makin kuatnya penggilan hatinya untuk mencari wali mursyid, 

Abdul Fattah memutuskan untuk kembali bermukim di tanah suci bersama seluruh 

keluarganya.  

Keinginan yang terakhir ini ia laksanakan pada tahun 1922. Ketika itu perjalanan ke 

tanah suci masih dilakukan melalui hubungan laut melalui lewat Singapura. Akan tetapi, karena 

semua perbekalannya hilang kecopetan di Singapura, ia terpaksa tinggal disana selama lima 

tahun (1922 – 1927). Selama itu ia tinggal di Watu Lima dan Gelang Semi dengan kegiatan 

mengajarkan agama sambil mengumpulkan bekal untuk ke tanah suci. 

Di Singapura Abdul Fattah berkenalan dengan Maulana Abdul alim as-Siddiqy, 

seorang ulama disana yang kepadanya Abdul Fattah belajar untuk beberapa lama. Abdul Fattah 

juga bersahabat dengan Abdullah ad-daghistani, seorang ulama pengembara asal Pakistan yang 

baru pulang dari Madinah. Dari Abdullah ad-Daghistani ini Abdul Fattah mendapat bnayak 

informasi tentang Tarekat Sanusiyyah. Abdul Fattah di Singapur berjumpa dengan seorang 



128 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

wali Allah yang majdzub, melalui kasyafnya ia menyebutkan bahwa Abdul Fattah dan anaknya 

yang tertua Muhammad Dahlan akan menjadi Wali Akbar. 

Pada tahun1928 Abdul Fattah meninggalkan Singapura, dan mengembalikan anak 

istrinya ke Tasikmalaya, setelah menerima informasi yang meyakinkan akan sosok wali 

mursyid zamannya, yaitu Mursyid Sanusiyyah. Ketika itu menjelang musim haji, Abdul Fattah 

bersama jama’ah haji dari Indonesia lainnya seperti KH. Toha dari pesantren Citawana-

Tasikmalaya dan KH. Sanusi dari Pesantren Cantain-Sukabumi. Kedua Kiyai tersebut juga 

bermaksud unuk mukim di tanah suci beberapa lama. Hanya mereka lebih mencari dan 

mendalami ilmu-ilmu dzahir. Sedangkan Abdul Fattah bergabung dengan Zawiyah Sanusiyyah 

Jabal Qubais untuk belajar kepada Syaikh Ahmad Syarif as-sanusi selama 4 tahun. 

Pada tahun 1920-an nama tarekat sanusiyyah sudah cukup terkenal di dunia Islam, 

termasuk di kalangan kaum muslimin di wilayah Nusantara. Banyak jama’ah haji dari 

Indonesia dan Malaysia yang mengganti namnya dengan Sanusi mankala berada di tanah suci 

tersebut. 

Selama berguru kepada Syaikh Ahmad Syarif yang diyakini sebagai wali mursyid, 

Abdul Fattah menunjukan keseriusannya belajar dan berkhidmah, sehingga ia mendapatkan 

kepercayaan untuk ikut membai’at murid-murid baru dan mengajar pula, sampai pada akhirnya 

mendapatkan mandat membimbing dan melanjutkan kemursyidan Tarekat Sanusiyyah. ia 

diberi gelar kehormatan asy-Syaikh al-Akbar. Gelar kehormatan ini diberikan oleh ruhani 

Rasulillah Saw, melalui kasyafnya salah seorang murid beliau, yaitu Ajengan Mukhtar dari 

Awipari, setelah ditanyakan kepada Syaikh Abdul Fattah mengenai gelar Syaikh Akbar yang 

ditemukan dalam kitab-kitab tasawuf seperti kitab Khatmul Awliya karya Syaikh al-Hakim 

Tirmidzi. Syaikh Abdul Fattah menjawab “Dzikirlah kalian mudah-mudah Rasulullah yang 

akan menjelaskan”. Ketika proses dzikir inilah ruhani Rasulullah tajalli pada diri Ajengan 

Mukhtar, dan menyebutkan bahwa guru kalian Abdul Fattah adalah Syaikh Akbar. Setelah 

itulah Abdul Fattah dipanggil oleh jama’ah dengan sebutan Syaikh Akbar, dimana sebelumnya 

mereka memanggil dengan sebutan Syaikhuna.  

Pada tahun 1932 Syaikh Abdul Fattah pulang ke Cidahu membawa Tarekat Sanusiyyah. 

di sini kemudian ia mengganti nama tarekatnya menjadi tarekat Idrisiyyah.  Ketika itu dikenal 

pula dengan nama Fatahiyyah al-Idrisiyyah (FADRIS). Sedikitnya ada tiga alasan mengapa, 

hal ini dilakukannya untuk mencari keamanan secar politis. Kala itu gerakan Sanusiyyah sudah 

menjadi gerakan yang sangat ditakuti oleh Negara-negara colonialis Eropa, termasuk Belanda. 

Dalam pandangan pemerintah colonial Belanda, tarekat adalah gerakan potensial yang 



129 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

berbahaya, dan harus dihadapi dengan penuh kewaspadaan. Karena itu kebijakan mereka 

terhadap tarekat muncul sebagai kewaspadaan yang berlebihan. 

Mursyid tarekat Idrisiyyah Sanusiyah di Indonesia semenjak dibawanya sampai saat ini 

2023, sudah ada 4 generasi kemursyidan, yaitu: Syaikh Akbar ‘Abdul Fattah, Syaikh Akbar 

Muhammad Dahlan, Syaikh Akbar Muhammad Daud Dahlan dan Syaikh Akbar Muhammad 

Fathurrahman. 

Kesimpulan 

Perkembangan Tarekat Shufiyah di Indonesia sudah sangat lama, dan sudah berkembangan 

bahkan bercabang-cabang. Dari sekian banyak tarekat, yang diakui oleh JATMAN sejumlah 

45 tarekat, dengan ratusan pecahan darinya seperti yang diuangkapkan KH Aziz Masyhuri. 

Penulisan mengklasivikasikan tarekat-tarekat yang diakui JATMAN kepada 5 tipologi, 

meminjam teori Mark J.R Sedgwick yaitu norma tarekat ini yang menjadi syarat utama tarekat 

muktabarah dalam pandangan JATMAN selain mesti beraqidah ahlus sunah wal jamaah, dan 

bermadzhab fiqih kepada salahsatu dari empat madzhab besar. Kemudian tarekat Uwaisiyah 

atau ruhani dan tarekat ini paling banyak dan masih belum tercatat oleh JATMAN, 

kemungkinan karena secara persyaratan tidak memenuhi seutuhnya persyaratan tarekat 

muktabarah, apabila tidak memiliki silsilah yang normal. Kemudian tarekat ‘Alawiyah sebagai 

tarekat yang tertua di Indonesia, juga tarekat yang bersifat nasab (keturunan) yang mengklaim 

sebagai keturunan Nabi Saw yang berasal dari Hadramaut Yaman. Kemudian tipe terakhir 

tarekat neosufisme yaitu Tarekat Idrisiyyah Sanusiyyah yang memiliki kelengkapan dari 4 

tarekat sebelumnya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Referensi 

Abdul Aziz Muslim. (2022). Tarekat Alawiyah, Geneologi, Konsep Moderasi dan Peran 

Pembentukan NKRI. Esoterik, Vol. 8 Nom, 23–44.  

Ahmad Syarif as-Sanusi. (2013). Al-Anwar al-Qudsiyah fi Muaqddimah Thariqah Sanusiyah. 

Hafa Production: Malyasia. 

Awaluddin. (2016). Sejarah Dan Perkembangan Tarekat Di Nusantara. El-Afkar, Vol. 5 Nom, 

125–134. Awaludin 

Denys Lombard. (1991) Kerajaan Aceh, ter. Winarsih Arifin. Balai Pustaka : Jakarta. 

Fathurahman Muhammad. (2019). Hadiqah Riyahin . Mawahib : Tasikmalaya. 

Mark J.R. Sedgwick. (1998). The Heirs of Ahmad bin Idris, The Spread and Normalization  of 

a Sufi order 1799-1996 . University of Bergen.s 

Salim B.Pili. (2019). Tarekat Idrisiyyah Sejarah dan Ajaran. Mawahib : Tasikmalaya. 

Sartono Kartodirjo’. (1975). Sejarah Nasional Indonesia, jilid III. Departemen P & K : Jakarta. 

Taufiqur Rahman. (2019). Sejarah Perkembangan Tasawuf ‘Amali. Asy-Syari’ah : Jurnal 

Hukum Islam, 5 (1), 59–73. https://doi.org/10.36835/assyariah.v5i1.114 

 

 

 

 

 

 

 


