E-1SSN: 2808-2044

FHikamia

‘Doi : bttps://doi.org/10.58572/bkm.v3i2.36
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
Volume 3, No 2, September 2023

Gerakan Sosial Tarekat Idrisiyyah;

(Melacak Akar Moderasi dalam Konsep Tasawuf Sanusiyyah)

A Arsyul Munir
Istitut Agama Islam Tasikmalaya
arsyul.munir@gmail.com

Received : 19/08/2023, Revised:22/09/2023, Approved:25/09/2023

Abstrak

Simplifikasi dan generalisasi atas sufisme sebagai momok keterbelakangan peradaban Islam
merupakan upaya rasionalisasi yang nir-objektif. Karena itu, pembahasan ini menjadi penting
untuk diteliti karena posisinya hendak mengklarifikasi problematika yang menyelimuti karakter
dan hakekat tasawuf itu sendiri, melalui penelaahan mendalam terhadap tarekat Idrisiyyah. Atas
dasar pernyataan itu, maka persoalan yang dikaji akan dibatasi oleh dua pertanyaan saja, yaitu;
pertama, bagaimana sejarah perkembangan gerakan Sanusiyyah hingga ke tarekat Idrisiyyah?;
dan kedua, bagaimana konsep moderasi perspektif tarekat Sanusiyyah? Dengan demikian, kajian
ini akan mengandalkan jenis penelitian library research dengan alur pendekatan historis-
sosiologis. Dalam konteks itu, asumsi yang melatari analisis wacana terhadap lokus terikat
memunculkan satu pandangan umum sementara bahwa kemampuan tarekat Idrisiyyah sebagai
sebuah gerakan sosial dalam proses mengadapsi tuntutan perubahan sosial yang begitu cepat
didasarkan atas sistem keberagamaan terbuka yang meniscayakan seperangkat perilaku modern
yang inklusif.

Kata Kunci: Gerakan Sosial, Moderasi, Insklusif

Pendahuluan
Fakta persinggungan antar primordialisme Islam di dalam sepanjang sejarahnya

tampak terus berulang hingga hari ini. Agama yang dihayati dan terejawantahkan sebagai
kebudayaan sudah barang tentu akan melahirkan doktrin, ritus, dan pola komunikasi yang
berbeda, bahkan cenderung saling menegasikan. Dampak langsungnya adalah kemunculan
beragam konflik horizontal-vertikal sebagai konsekuensi logis atas kontestasi keabsolutan
yang tak perlu. Kondisi itu semakin diperburuk oleh lusinan stigma stereotipe yang sengaja
diproduksi sebagai alat propaganda membunuh rival lain.

Dari perspektif historis, dialektika tersebut telah banyak memuntahkan peristiwa pilu
yang meluluh-lantakkan epistemologi kesatuan ummat, sampai sekarang. Termasuk yang
paling serius menerima tuduhan bernada pejorative adalah sufisme (tasawuf), semenjak

terakhir kalinya digaungkan secara cemerlang oleh Al Ghazali melalui master piece-nya,

104

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044


https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.36
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia

Ihya Ulumiddin, menghentikan laju dominasi filsafat peripatetik yang sebagian
pandangannya terhadap beberapa objek tertentu dianggap menyimpang. (Mahmud, 1993)
Terutama kritik tersebut muncul dari kaum Orientalis semacam Ignaz Goldziher dan Giorgio
de Santillana. Keduanya menyepakati bahwa sumber kematian nalar di dunia Islam dimulai
dari konservatisme Al Ghazali yang menutup rapat-rapat pintu ijtihad. Tentu tidak semua
memiliki penilaian serupa. Meskipun asumsi yang sama seringkali dilemparkan oleh
cendekia muslim. Ahmed Kuru dari Turki kemungkinan adalah salah satunya. Namun
Goeorge Saliba yang juga merupakan tokoh Orientalis Barat mengkritisi balik justifikasi
yang dilakukan Ignas dan Giorgio. Hal senada dilakukan pula oleh Cemil Akdogan, Ahmad
Najib Mahmud —filsuf modern Mesir —, dan Sulaiman Donya yang berusaha membela Al
Ghazali secara objektif (Kuru, 2020).

Belakangan, klaim anti nalar terhadap sufisme secara umum semakin dikuatkan oleh
perilaku asketisme negatif penganut tarekat yang cenderung berkembang menuju sikap yang
apatis, ahistoris, dan asosialis (Qusyty, n.d.). Asketisme negatif, baik secara teoretik maupun
praktis dari sebagian ajaran Tasawuf akhlaki ataupun falsafy, seringkali dinilai
“menyimpang” oleh kaum muslim rasionalis-tradisional. Sebut saja tokoh besar yang
memiliki pandangan kehati-hatian terhadap ajaran tasawuf adalah M. Rasyid Ridha dan M.
Rasyad Salim?. Akibatnya, umat seolah dibuat tak peka terhadap fakta perubahan sosial yang
terus menuntut perkembangan agresif dalam segala aspek kehidupan. Hingga singkatnya,
sufisme kemudian seringkali dijuluki sebagai penghambat kemajuan peradaban Islam karena
orientasi mistisismenya yang terlalu other wordly, sambil diam-diam melupakan dimensi
perjuangan humanisme yang seharusnya diarahkan untuk menebar kemaslahatan
kemanusiaan secara fundamental.

Tentu saja stigmatisasi ini berlebihan. Sebab bagaimanapun, fenomena
keterbelakangan yang berhasil diidentifikasi secara objektif-faktual dapat dianalisis dari
sudut pendekatan yang beragam. Faktor yang bersifat akumulatif itulah, baik pada level
internal maupun eksternal, yang sebenarnya berada dibalik kemerosotan peradaban (Islam).
Usaha menyederhanakannya ke dalam salah satu entitas saja semacam faktor sufisme
sesungguhnya merupakan upaya simplifikasi yang tak ilmiah. Meskipun satu sisi, klaim
tersebut juga tak sepenuhnya dapat dipersalahkan secara mutlak. Artinya, bahwa masih
terdapat kemungkinan di mana aspek “sufisme” lain mendulang kontribusi minimum

terhadap kejatuhan peradaban Islam.

! As Shufiyyatu wal Fugara, Majalah Al Manar, Vol. 12, Hal. 746. https://shamela.ws/book/6947/2196
105

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044


https://shamela.ws/book/6947/2196

Paling tidak, ada beberapa alasan utama dibalik menguatnya kesan ini dalam benak
sebagian kalangan muslim rasional, di antaranya adalah; pertama, semenjak kekalahan nalar
diskursif (burhani) para filsuf muslim pada abad ke 5 H dari nalar lluminatif (irfani) kaum
sufi yang dipopulerkan Al Ghazali, atmosfer budaya keilmuan umat Islam setelahnya nyaris
stagnan, tak mampu mendongkrak kreatifitas intelektual yang dapat mengantarkannya
kepada dunia sains modern sebagai gerbang utama kemajuan saintifik; kedua, situasi
semacam itu lantas menumbuhkan euphoria tersendiri di kalangan sebagian muslim
tradisional yang menganggap capaian yang ada cukup established. Sebagai konsekuensinya,
kualitas tradisi keilmuan di kalangan internal semakin menukik ke arah rutinitas
pengulangan (tautologi) karya (syarah, syarah atas syarat, al hawasy, dst) yang cenderung
kurang berbobot, tak greget dan jauh dari kata menggairahkan. Itulah mengapa akibat dari
keduanya, mulai menyebar rumor miring tentang klaim penutupan pintu ijtihad dan lain
sebagainya; ketiga, citra sebelumnya semakin diperparah oleh model ekspresi keberagamaan
rigid, mitis, dan gnostis yang dilakoni sebagian pengamal suluk dari hampir semua faksi
ketarekatan yang majemuk. Diakui atau tidak, rekam jejak data jenuh tersebut secara
antropologis memang dapat dengan mudah diketemukan dalam belantara teks sosial yang
menyejarah.

Namun di luar argumentasi itu, tetap saja simplifikasi dan generalisasi atas sufisme
sebagai momok keterbelakangan peradaban Islam merupakan upaya rasionalisasi yang nir-
objektif. Pasalnya, dengan tak bermaksud menutupi kenyataan realitas yang ada, sufisme
sebagai sebuah gerakan sosial pro aktif, responsif, dan progresif terhadap tuntutan perubahan
sosial yang mendesak juga banyak ditemukan kehadirannya dalam mengisi relung-relung
kosong yang ditinggalkan oleh varian sufisme lain. Salah satu di antaranya adalah tarekat
Idrisiyyah yang disinyalir mereflekesikan sintesa motodologis dari pelbagai keistimewaan
tarekat muktabar lainnya. Tak heran bila postulate yang dibangunnya selalu mengandaikan
penyatuan antara dua metode penalaran isyragiyyah dan burhaniyyah secara setara dan
seimbang. Kecuali itu, adab suluk dalam tarekat ini pun sangat ketat mematuhi konsensus
referensial Al Qur’an dan As Sunnah. Sementara ekspresi religius sebagaimana ditampakkan
realitas faktual-objektif yang teramati, baik pada tataran doktrin, ritus, maupun sistem
pergerakan sosialnya acapkali mengaplikasikan trilogi dialektika keimanan yang serius,
konsisten, dan berurutan, di mana anasirnya komposit dari beberapa konsep dasar lImu-
Ibadah-Amal, yang pada gilirannya melahirkan pandangan, sikap dan perilaku sosial para
pesalik di dalamnya yang cenderung moderat. Paling tidak, sikap moderat yang ditampakkan

muncul pada apa yang disebut Gerardus VVan Der Leeuw sebagai esensi dan manifestasi yang
106

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



meliputi dua dimensi esoteris dan eksoteris sekaligus (Leeuw, 1986). Yang pertama bekaitan
dengan persoalan doktrin dan ritus, sementara yang kedua berkait kelindan dengan moda
interaksi sosial dengan seluruh entitas in group dan out gruop.

Karena itu, pembahasan ini menjadi penting untuk diteliti karena posisinya hendak
mengklarifikasi problematika yang menyelimuti karakter dan hakekat tasawuf itu sendiri,
melalui penelaahan mendalam terhadap tarekat Idrisiyyah. Atas dasar pernyataan itu, maka
persoalan yang dikaji akan dibatasi oleh dua pertanyaan saja, yaitu; pertama, bagaimana
sejarah perkembangan gerakan tarekat Sanusiyyah ke Idrisiyyah?; dan kedua, bagaimana

konsep moderasi perspektif tarekat Sanusiyyah?

Metode Penelitian

Penelitian ini akan mengandalkan jenis penelitian library research dengan alur
pendekatan sosiologis. Sementara itu, data-data primer dan sekunder yang didapat dari
kedual kanal; riset lapangan dan studi literatur akan diolah, diidentifikasi, dikategorisasi dan
dianalisis sesuai dengan acuan problem tematik yang mencuat. Dalam konteks itu, asumsi
yang melatari analisis wacana terhadap lokus terikat memunculkan satu pandangan umum
sementara bahwa kemampuan tarekat Idrisiyyah sebagai sebuah gerakan sosial dalam proses
mengadapsi tuntutan perubahan sosial yang begitu cepat didasarkan atas sistem
keberagamaan terbuka yang meniscayakan seperangkat perilaku modern yang inklusif.
Berangkat dari paparan sebelumnya, maka kerangka teoritis yang digunakan untuk memotret
perkembangan gerakan sufisme Idrisiyyah adalah sebagai berikut, demikian secara
berurutan: struktur kesempatan politik, framing sosial, dan mobilisasi sumber daya. Untuk
pertama kalinya, mekanisme struktur kesempatan politik ini diperkenalkan oleh Peter
Eisinger dalam artikelnya bertajuk American Science Review yang diterbitkan pada tahun
1970.

Hasil dan Pembahasan
Aspek Perkembangan Historis: Dari Sanusiyyah ke Idrisiyyah

Salah satu dasawarsa kontemporer yang paling menarik dalam rentang sejarah
Indonesia kontemporer adalah dasawarsa 1980-an. Menurut Azra, sepuluh tahun tersebut
merupakani masa-masa ajaib yang memunculkan berbagai perkembangan baru, terutama
dengan menyeruaknya gerakan aktifisme Islam yang mengusung semangat revivalisme
Islam. Dalam konteks seperti itulah, sufisme semakin dapat menancapkan eksistensinya di

Indonesia secara mengakar. Setidaknya, ia turut serta dalam proses pengembalian kesadaran
107

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



dan jati diri kaum muslim Indonesia akan pentingya menerjemahkan aspek keberagamaan
simbolik dalam kehidupan sehari-hari(Azra, 1999).

Sebagai konsekuensinya, atribut-atribut kultural keagamaan Islam semacam hijab
dan lain sebagainya mulai marak. Kesemuanya menunjukkan kemunculan fenomena baru
kebangkitan nilai-nilai Islam di dunia dan khususnya Indonesia. Hal tersebut sebagaimana
ditegaskan pula oleh Imdadun Rahmat, bahwa: “sejak era 1980-an, perkembangan Islam di
Indonesia ditandai oleh munculnya penguatan religiusitas umatnya. Fenomena ini sering
ditenggarai sebagai kebangkitan Islam. Dan hal itu muncul dalam bentuk meningkatnya
kegiatan-kegiatan ibadah, menjamurnya budaya pengajian, merebaknya busana Islami, dan
munculnya banyak lembaga ekonomi Islam (seperti bank-bank syariah dan lain
sebagainya).”(Rahmat, 2004) .

Kondisi demikian juga terjadi bukan sekadar pada nilai-nilai kultural yang sifatnya
lebih kepada urusan personal. Berkembangnya Islam di tanah air juga dapat dilihat pada
tingkat yang lebih makro. Yakni dengan masuk dan berkembangnya berbagai gerakan
keagamaan yang memiliki gagasan tentang revivalisme Islam.

Salah satunya adalah gerakan sufisme Idrisiyyah yang berkembang pesat terutama
sejak kepemimpinan Mursyid hari ini yaitu, Syaikh Akbar M. Fathurrahman, M.Ag.
Pertumbuhan tarekat ini dalam belantika gerakan keagamaan di Indonesia menandai
kecenderungan baru dalam aktifisme Islam. 2 Meski basis tarekat Idrisiyyah berada jauh dari
pusat masyarakat kota industri, namun sistem ajarannya mampu mengintegrasikan dua sayap
orientasi ideal yang diandaikan dalam sebuah modernitas yang berkeadaban; persenyawaan
antara kemajuan spiritual satu sisi dan material di sisi lain. Di era ini, sufisme Idrisiyyah
banyak melahirkan loncatan-loncatan besar (quantum lead) ke dalam berbagai dimensi
kehidupan di antaranya; dakwah, pendidikan, ekonomi, sosial kemasyarakatan, politik,
kebudayaan dan lain seterusnya. Sampai sejauh yang teramati, sufisme Idrisiyyah
merupakan salahsatu gerakan keislaman yang tampaknya serius mengaplikasikan

universalitas Islam yang meniscayakan keseimbangan antara dua capaian dunia dan akhirat.

2 Nama Idrisiyyah dinisbatkan kepada salah seorang Mursyid Idrisiyyah yang bernama Syekh Ahmad
bin Idris Ali Al-Masyisyi Al-Yamlakhi Al-Hasani. (1760 - 1837), salah seorang Mujaddid (Neo Sufis) yang
berasal dari Maroko. Idris, yang kepadanya dinisbatkan nama tarekat ini adalah nama ayah dari pendirinya.
Syekh Ahmad bin Idris dikenal sebagai sosok Ulama yang berhasil memadukan dua aspek lahir (syari’at) dan
batin (hakikat). la juga dikenal sebagai pembaharu dalam dunia tasawuf dari penyelewengan kaum kebatinan
seperti tahayul, khurafat, dan lain lain. Tarekat Sanusiyyah dibawa ke Indonesia oleh Syekh Abdul Fattah
pada tahun 1932. Dia menerimanya dari Syekh Ahmad Syarif As-Sanusi (1875-1933) di Jabal Qubais
(Mekkah) dan berguru selama 4 tahun. Kemudian dengan beberapa alasan, Syekh Abdul Fattah
mengembalikan nama tarekat Sanusiyah menjadi Tarekat Idrisiyyah (agar mudah penyebarannya di
masa penjajahan saat itu). Lih. http://m.idrisiyyah.or.id/profil/sejarah/

108

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Karena itu, upaya pemantapan dalam berbagai bidang garapan realistik semakin
mengukuhkan resonansi kesinambungannya dengan etos pembebasan yang mengkonstruk
perilaku progresif dalam semua tatanan kehidupan. Pada gilirannya, hal itu kemudian
menjadi semacam social capital untuk mempopulerkan eksistensi dirinya di tengah kancah
pergerakan muslim kontemporer di Indonesia.

Pertumbuhan gerakan Idrisiyyah di era ini tentunya ditopang oleh kondisi sosio-
politik yang permissif. Selain itu, orde yang relatif terbuka juga semakin memberikannya
untuk berkembang lebih mengakar. Fase ini merupakan sesuatu yang baru bagi tarekat
Idrisiyyah untuk memulai ekspansi dakwahnya melalui media-media seperti, majalah, buku,
radio, youtube, televisi lokal & nasional serta lainnya. Pengajian-pengajian yang digawangi
tarekat ini juga mulai bermunculan dari satu masjid ke masjid lain. Sama seperti gerakan
atau organisasi massa yang lain, sufisme Idrisiyyah seperti mendapat kesempatan dan
jaminan yang setara untuk dapat mengembangkan dirinya dalam ruang lingkup kehidupan
sosial Indonesia yang sangat demokratis.

Dengan demikian, bahasan ini akan mencoba melihat fenomena struktural yang
memunculkan dan memberikan kesempatan kepada gerakan sufisme Idrisiyyah di Indonesia
untuk berkembang (political opportunity); mendeskripsikan peran aktor intelektual dalam
mengemas ideologinya (framing); serta memobilisasi sumber daya yang dimiliki (resources
and mobilization) tarekat tersebut, berhubungan selanjutnya dengan sejarah masuknya ke
tatar Indonesia.

Pertama, political opportunity atau struktur kesempatan politik (SKP); berarti
sebuah pola hubungan antara elit, konstituen politik, dan pelbagai kelompok masyarakat
yang mempunyai keterikatan politik. Terdapat 4 dimensi operasional yang harus dipenuhi
salahsatunya oleh SKP, yakni: (1) keterbukaan atau ketertutupan relatif dari sebuah sistem
politik; (2) stabilitas atau instabilitas antar jejaring elit politik; lalu, (3) ada atau tidaknya
aliansi-aliansi kepentingan di tingkat elit status quo, dan terakhir; (4) kecenderungan negara
untuk melakukan represi atau sebaliknya (Muhtadi, 2011) .

Karena itu, struktur kesempatan politik dalam teorinya akan mentransformasikan
dirinya bagi kelompok sosial apapun dengan hanya dua pilihan terbatas; memberinya
kesempatan untuk berkembang atau justru sebaliknya membiarkan kebebasannya
diberangus secara semena-mena. secara umum, realitas sebuah sistem dan struktur politik
yang menjadi penghambat dan/atau pendorong atas lajunya sebuah organisasi sosial
kemasyarakatan dapat dikategorisasi ke dalam dua pola; pertama, pola hubungan sistemik

yang tertutup dan pola hubungan sistemik yang terbuka. Sederhananya, pola hubungan
109

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



politik-tertutup akan menciptakan hambatan serius bagi gerak dan perkembangan kelompok
sosial apapun. Sementara itu, sistem politik-terbuka akan membuka kran politik demokratis
yang menjamin kemunculan berbagai gerakan sosial secara lebih setara dan professional.
Maka semakin terbuka iklim politik, semakin besar kesempatan yang dimiliki oleh
kelompok sosial kemasyarakatan [apapun] untuk berkembang. Begitu sebaliknya, semakin
tertutup iklim politik, maka semakin tertutup pula kesempatan yang muncul untuk sekedar
bergerak mengekspresikan diri (Kriesi, 2004).

Dalam konteks itulah, era reformasi, Telah disebutkan sebelumnya, bahwa era
refomasi merupakan sistem politik yang terbuka (open system). Menurut Amir, indikasinya
dapat dinilai —setidaknya—, dari regulasi dan pembentukan tatanan baru politik yang
menciptakan pola hubungan yang terbuka antara elit, partai politik dan kelompok-kelompok
kepentingan. Contoh yang paling mudah untuk menggambarkan hal tersebut adalah dengan
diterbitkannya UU No. 2 1999 tentang partai politik dan UU No. 3 1999 tentang Pemilihan
Umum. Kedua regulasi tersebut memberikan ruang yang menjadi ajang kompetitif bagi
sirkulasi elit. Senada dengan hal itu, penilaian McAdam tentang seberapa jauh sebuah
struktur bisa menjadi kesempatan atau tidak bagi sebuah gerakan sosial —umpamanya—,
dengan cara melihat ada atau tidaknya represifitas pemerintahan (Amir, 2003) . yang
biasanya digambarkan sebagai ruang kebebasan yang seolah tanpa batas memberikan angin
surga bagi gerakan sufisme Idrisiyyah untuk dapat berkembang semaksimal mungkin. Sebab
di era inilah hak-hak hampir semua kelompok pergerakan Islam turut dijamin konstitusi di
dalam melakukan kegiatan ekspansi dakwahnya melalui berbagai media tanpa takut dijegal
oleh upaya-upaya represif dari para penguasa baru.

Patut dicatat bahwa faktor political opportunity ini bukanlah pra-syarat mutlak bagi
eksisnya sebuah organisasi sosial keagamaan apapun. Sebabnya, selain karena gerakan
sufisme Idrisiyyah ini telah memiliki orientasi, filosofis, tujuan, strategi, gagasan dan cita-
citanya yang independen jauh sebelum masa-masa reformasi yang terbuka, struktur
kesempatan politik sendiri hanyalah medium yang memberikan keleluasaan untuk
melakukan gerak akselerasi dakwah islamiyyah yang ekspansif, di mana sebelumnya tak bisa
dilakukan secara leluasa, terutama pada kondisi regime pemerintahan despotik yang
menerapkan struktur kesempatan politik tertutup [ex; era Orde Baru, Order Lama dst].

Bila ditarik lebih jauh lagi ke dalam sejarah gerakan sufisme Idrisiyyah (yang pada
asal mulanya bernama Sanusiyyah) di Timur Tengah, maka latar kemunculan pertama
kalinya juga dipengaruhi oleh konstelasi politik yang serupa. Paling tidak faktor-faktor yang

dapat diidentifikasi merupakan bagian dari struktur kesempatan politik itu terdiri dari
110

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



beberapa hal; pertama, carut-marutnya kekuatan politik kekhilafahan usmaniyah yang
dicerminkan oleh kemunduran sistem birokrasi, pertikaian antar kaum bangsawan di tengah
pusaran elit politik yang kian memancing kisruh internal dan lain sebagainya; kedua, adanya
kebangkrutan moral para penguasa definitif, baik di wilayah distrik maupun pusat
kekhilafahan sehingga memicu proses destabilisasi sosial yang mengundang banyak
fenomena kriminal, kemiskinan, keterbelakangan intelektual, dan menjamurnya praktik-
praktik keberagamaan yang menyimpang, dan; ketiga, imperialisme sebagai fakta ironic
humanisme Barat yang berkarakter dualistik. Komplikasi inilah yang kemudian mencuatkan
gerakan tarekat Sanusiyyah pada akhir abad ke 19 pada posisinya sebagai gerakan sosial
reformis bernafaskan sufisme-etik yang berorientasi kepada perbaikan seluruh aspek
kehidupan dunia dan akhirat secara proporsional.

Kedua, selain sturuktur kesempatan politik [political opportunity], perkembangan
gerakan sufime Idrisiyyah juga turut ditunjang oleh apa yang disebut Benford dan Snow
sebagai Framing (pembingkaian). Istilah yang berasal dari gagasan Goffman mengenai teori
frame merujuk pada fenomena aktif dan berproses yang melibatkan banyak agensi dalam
mengkonstruks realitas (Snow, 2004).

Maka dari sudut pandang tersebut, tarekah Idrsiyyah sebagai sebuah gerakan sosial
pun sudah barang tentu memiliki strategi framing tersendiri dalam pengemasan ajaran,
pemikiran dan ideologinya. Setidaknya, terdapat tiga tahapan strategi framing yang
tampaknya diadapsi oleh tarekat ini. Ketiga tahapan tersebut —sebagaimana disebutkan oleh
Benford dan Snow-, antara lain adalah diagnostic framing, prognostic framing dan
motivational framing. Tiga tahapan dalam strategi framing inilah yang melahirkan sebuah
tindakan sosial yang pada gilirannya menjadi penanda bagi aktifitas para aktor progresif dari
gerakan sosial sufisme Idrisiyyah/Sanusiyyah.

Kecuali itu, diagnostic framing adalah artikulasi awal berupa identifikasi atas segala
persoalan kehidupan yang menjadi titik tumpu perjuangan. Tahapan framing seperti itu
seringkali juga dilakukan oleh setiap gerakan Islam. Sehingga pada umumnya hampir semua
gerakan Islam di tahapan ini memiliki framing yang sama; bahwa —umpamanya—
kemunduran kaum muslim saat ini sangat rutin didiagnosa sebagai akibat dari
kesengajaannya meninggalkan ajaran Islam yang kaffah. Hanya saja memang gerakan Islam
tersebut memiliki titik tumpu dan titik tuju yang berbeda, selain taktik dan strategi yang juga
berlainan dalam merespons solusi atas problem kemunduran umat yang pastinya sangat

beragam. ltulah mengapa dari perspektif pengemasan ideologi, setiap gerakan Islam akan

111

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



menampakkan keunikan dan/atau kekhasannya masing-masing sehingga tampak seolah
berbeda satu sama lain.

Berdasarkan hal itu, persoalan keterbelakangan peradaban yang dialami kaum
muslim saat ini diartikulasikan oleh gerakan tarekat Idrisiyyah bermuara kepada salah sekian
penyebab utama yang pernah digambarkan oleh Nabi Muhammad saw, melalui hadithnya
yang berbunyi demikian:

“Hampir tiba saatnya umat-umat (lain) mengerumuni kalian seperti hewan-hewan
yang berebut makanan di dalam sebuah bejana”. Salah seorang bertanya, “Apakah jumlah
kami sedikit pada saat itu?” Beliau menjawab, “Bahkan jumlah kalian pada saat itu banyak.
Akan tetapi keadaan kalian seperti buih yang dibawa arus air dan sungguh Allah akan
mencabut dari dada musuh kalian rasa takut terhadap kalian, serta Allah akan hujamkan al
wahn di dalam hati kalian.” Para Sahabat bertanya, “Wahai Rasulullah! Apakah al wahn
itu?” Beliau menjawab, “Cinta dunia dan takut mati”. (HR. Abu Dawud No. 4297); (HR.
Ahmad V/278).

Melalui hadith tersebut, secara umum dinilai bahwa persoalan yang menimpa umat
Islam saat ini sangatlah kompleks. Akumulasi dari semua problem yang ada pada gilirannya
membuat kondisi kaum muslim saat ini semakin mengalami keterbelakangan peradaban di
segala bidang kehidupan. Akibatnya, sekelompok non muslim yang phobia terhadap Islam
senantiasa berkolaborasi dan berkonspirasi untuk menihilkan ajaran Islam dan
mendiskreditkan para penganutnya hingga ke titik paling nadir. Lebih jauh, mereka bahkan
berusaha menguasai dan menjajah tanah kaum muslim hingga diumpamakan oleh hadith
tersebut dengan gambaran yang cukup miris dan menyedihkan; ibarat nampan besar yang
dikerumuni hewan-hewan buas yang saling berebut makanan, mencuri, dan meraup
kekayaan dengan rakus tanpa ada yang bisa mencegahnya. Dan hal itulah yang menunjukkan
bangsa-bangsa non muslim itu tak merasa takut lagi kepada kaum muslim sehingga mereka
bebas melakukan apapun sekehendaknya.

Lebih detail disebutkan bahwa pangkal kompleksitas problem di atas terletak pada
kondisi kejiwaan yang terlalu sesak dipenuhi oleh semacam penyakit hati yang merusak
orientasi dan konsistensi manusia sebagai hamba Allah swt. Maka paling tidak,
penampakannya terus menyeruak melalui pelbagai bentuk perilaku “abnormal” yang justru
membuat eksistensi dirinya terjerumus ke dalam jurang hawa nafsu. Dari sini, sejengkal
demi setahap, kesadaran esensialnya mulai tergantikan dengan kesadaran palsu untuk
kemudian diperankan lebih dekat sesuai tuntutan hasrat dan keinginan hawa nafsu yang

egosentris. Dampaknya fatal, adanya fenomena penyimpangan sebagian kaum muslim yang
112

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



banyak terjerumus ke dalam aliran-aliran pseudo-Islam yang menyelisihi tuntunan sunnah.
Inilah sesungguhnya titik-tolak semangat tarekat Idrisiyyah di atas semua gerak dan langkah
dakwahnya pada setiap tempat dan waktu yang berbeda-beda.

Jika tahap diagnostic framing cenderung memaparkan problem inti kemunduran
peradaban Islam beserta kondisi realitas yang mengandaikan adanya gerak perubahan sosial
mendasar; maka di tahap selanjutnya, yaitu; prognostic framing [yang adalah sebuah
kegiatan mengartikulasikan solusi-solusi praktis yang kemudian ditawarkan untuk memecah
persoalan-persoalan yang sudah diidentifikasi sebelumnya] —, gerakan sufisme Idrisiyyah
mulai menderivasi solusi-solusi realistis-konkrit atas berbagai problem keumatan yang
tengah dihadapi.

Dalam tahapan ini —sebagaimana dinyatakan pula oleh Benford dan Snow—, bahwa
gerakan sosial keagamaan apapun biasanya akan melakukan berbagai penyangkalan atas
berbagai problem sosial yang ada sembari terus menjamin kemanjuran dari solusi-solusi
kreatif yang ditawarkan. Maka garis besar dari solusi yang ditawarkan gerakan tarekat
Idrisiyyah di Indonesia untuk mengembalikan kejayaan umat Islam dirumuskan melalui
pemaknaan terhadap Islam dari perspektif yang berbeda, yaitu; penegakkan kembali tiga
pondasi Islam (Tauhid, Shari’ah, dan Tasawuf) secara SIMPATIK (Simpel-Praktis-
Komprehensif). Karena hanya dengan hal itulah, Islam tak sekedar menjadi doktrin yang
kosong belaka, melainkan menjelma menjadi sebuah kesalehan individual-sosial progresif
(muslih) yang didasari oleh kerangka hati yang mukhlis. Itulah proses penegakkan makna
Tauhid yang sebenar-benarnya.

Maka titik tujuan gerakan sufisme Idrisiyyah adalah mengajak manusia untuk
menghambakan diri hanya kepada Allah Swt, dengan cara positif; memperbaiki keadaan diri
dan masyarakat secara kontinu dan bersamaan. Itu mengapa metodologi dakwah sufisme
Idrisiyyah bercokol kokoh pada trilogi tasawuf yang bergerak secara simultan; takhally,
tahally, dan tajally. Takhally berarti membersihkan diri dari segala kotoran jiwa [termasuk
di dalamnya adalah rusaknya keyakinan karena hawa nafsu dan perilaku menyimpang yang
diakibatkan pemikiran-pemikiran distorsif]. Sementara tahally adalah mendidik jiwa-jiwa
[individu/masyarakat] yang telah terlepas dari segala macam belenggu kekokotoran hati
melalui internaisasi nilai-nilai etis transendental sehingga terbentuklah proyeksi proses akhir
yang disebut sebagai tajally, yaitu; pengeksternalisasian nilai-nilai ketuhanan dalam seluruh
dimensi sosial kehidupan manusia secara objektif.

Setelah selesai pada tahapan diagnostic dan prognostic framing, proses akhir teori

framing adalah motivational framing; yaitu semacam propaganda bersama untuk
113

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



menggerakkan anggota iternal (para murid tarekat Idrisiyyah) untuk terlibat secara progresif
pada usaha-usaha perbuatan kolektif [amal jama’i] dalam memperbaiki keadaan individual-
sosial menuju proses perubahan yang artikulatif.

Di tahapan ini, gerakan sufisme Idrisiyyah mengemas ide-idenya ke dalam aktivisme
kosakata yang penuh dengan aura optimisme positif (vocabularies of motive). Barangkali
semacam “jargon” atau “fagline” atau “hashtag” yang biasanya digunakan untuk menjaring
dukungan moral dari para audience seluas mungkin. Maka segala aktifitas pergerakan
sufisme Idrisiyyah yang didasari dan dituntun oleh pandangan-pandangan sebelumnya
dikemas secara apik ke dalam bentuk “jargon” seperti: “sintesa antara nalar isyraqiyyah
dengan nalar burhaniyyah ”, atau “lillah, fillah, billah”, atau “ilmu, ibadah, amal”, atau
“takhally, tahally, tajally”, atau “Islam, Iman, Thsan”, atau “Tauhid, Syari’ah, Tasawuf, dan
lain sebagainya.

Dengan demikian, prosesi framing sebagaimana diutarakan di atas —, sebetulnya
cukup fungsional terhadap beberapa hal berikut: [1] mengkonstruksi ideologi gerakan sosial
keagamaan sebagai penciri khusus yang dapat diterima dan/atau ditolak oleh khalayak ramai,
[2] sebagai guideline bagi para aktor sosio-intelektual gerakan sosial keagamaan dalam
mencapai tujuan-tujuan ideologisnya, dan [3] sebagai branding atas semua tindakan sosial
aktor intelektual gerakan sosial keagamaan terkait. Lebih jauh, bahwa framing ini juga
berfungsi untuk mengkonstruksi identitas kolektif melalui penggunaan “jargon” atau
“tagline” atau “hashtag” sebagai “labeling” yang menyiratkan identitas nilai.

Ketiga, adalah resources (sumber daya) yang merupakan bagian terpenting dalam
penetrasi sebuah gerakan sosial. karenanya, dapat dipastikan bila seluruh gerakan sosial
mestilah membutuhkan sumber daya yang cukup untuk menerjemahkan keseluruhan
aktifitasnya ke dalam ruang sosial. Sebab, seberapa-pun terbukanya struktur kesempatan
politik dan suksesnya anasir framing dalam mengelaborasi sebuah gerakan sosial, namun
tanpa dukungan sumber daya yang memadai [resources], maka niscaya tak akan bisa
menjalankan aksinya dengan leluasa.

Faktor resources sendiri sesunguhnya dapat diposisikan dalam artinya yang luas. la
boleh komposit dari kekuatan finansial, akses terhadap media, dukungan dari simpatisan,
dan/atau loyalitas anggota. Sebagaimana dapat terdiri dari kepemilikan terhadap aset
ruang/gedung, aset pengetahuan (stock of knowledge), aset skill (keahlian), dan termasuk
juga terhadap aset nilai dan ideologi yang dimiliki oleh para aktor di belakang layer (Opp,
2009).

114

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



Senada dengan itu, Tilly menyinggung hal yang serupa bahwa apa yang disebut
sebagai resources [sumber daya] —singkatnya—, merujuk kepada segala sesuatu yang
memiliki nilai manfaat (utility), baik dimiliki oleh individu atau pun kelompok —, yang
terkontrol dan dapat dikuasai serta dimanfaatkan secara kolektif untuk mencapai tujuan-
tujuan tertentu yang bersifat becoming dari sebuah gerakan sosial (Tilly, 1978).

Begitu pula dengan apa yang dimiliki gerakan sufisme Idrisiyyah, tampaknya dapat
diandalkan untuk kepentingan perkembangan selanjutnya ke tahap futuh. Beberapa
resources yang dimaksudkan di sini merupakan kepemilikan terhadap akses dan aset tersebut
meliputi ; (1) pengetahuan tasawuf yang sangat sederhana, praktis, dan sesuai dengan pakem
ajaran tareckat muktabar berasaskan Al Qur’an dan As Sunnah; (2) nilai-nilai sufisme modern
yang mensinergikan antara dua orientasi dunia & akhirat secara riil; (3) ideologi pergerakan
yang menyisir hampir semua aspek kehidupan sosial; dakwah, pendidikan, ekonomi, politik,
dan lain seterusnya; (4) metodologi aktifisme yang mengintegrasikan antara dua potensi
nalar manusia yaitu; isyragiyyah dan burhaniyyah; (5) mobilisasi dana baik berbentuk
swadaya maupun lainnya untuk keperluan dakwah, mendirikan masjid atau zawiyah-
zawiyah baru pada skala lokal, nasional, regional, hingga internasional, membangun
sekolah-sekolah dan pesantren, melebarkan sayap perekonomian, melakukan pelatihan life
skill, menerbitkan buku-buku edukasi tasawuf yang bercorak neo-sufisme, dan lain
sebagainya; (6) loyalitas khidmah para murid yang nyaris tak bertepi; (7) pada konteks hari
ini, tarekat ldrisiyyah bahkan mampu memanfaatkan moment modernitas semacam akses
terhadap jarigan televisi, radio, bahkan platform medsos secara terbuka sebagai media
dakwah, pengajian-pengajian, daurah, dan lain seterusnya.

Demikianlah perkembangan tarekat Sanusiyyah hingga ke tarekat Idrisiyyah di
Indonesia yang sangat ditopang eksistensinya oleh ketiga faktor di atas. Dari paparan
tersebut dapat disimpulkan bahwa terdapat simpul-simpul kontinuitas transmisi yang terus
diperankan oleh kedua gerakan sufisme Sanusiyyah di masa lalu dengan neo sufisme

Idrisiyyah hari ini secara identik dan simultan.

Akar Moderasi Keberagamaan Perspektif Sanusiyyah

Dari sudut pandang genealogis, asal-usul gerakan sufisme Sanusiyyah mengakar
pada aliran Qadiriyyah yang diinisiasi pengasasnya, ‘Abd. Aziz Ad Dabbagh yang terlahir
di Maroko (1090 M) (Shallabi, 1999) berasal dari keluarga keturunan nabi dari jalur Hasan
ra, (syarief). Salah satu muridnya yang meraih keberkahan ilmu sang guru adalah Ahmad

bin Idris Al Fasi, di mana pada akhirnya —terutama setelah menetap di Kota Makkah pada
115

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



tahun 1797 M (Zawi, 2001) juga berhasil menghimpun sejumlah pesalik yang bernaung di
dalam tarekat yang sama. Setelah kepergian Ahmad bin Idris Al Fasy, salah satu murid yang
dikemudian hari menjadi pengasas gerakan sufisme Sanusiyyah yaitu; Muhammad bin Ali
As Sanusi Al Jazairy, membangun salah satu zawiyah Makkah untuk kegiatan pilantropi-
Qadiriah. Hanya pada fase berikutnya, para murid syaikh Muhammad bin Ali As Sanusi-lah
—menurut salahsatu riwayat terkemuka—, yang menamai sebuah zawiyah milik komunitas
pesalik yang terletak di bukit Abu Qubais, Makkah, dengan nomenklatur baru; Sanusiyyah,
di mana pergerakannya semakin bersinar seiring waktu bergulir hingga terdiaspora atas
nama tarekat Sanusiyyah ke seluruh dunia Islam secara merata (Ibrahim, 2009).

Sejatinya sufisme Sanusiyyah bukan saja merupakan gerakan pembaruan reformatif,
melainkan juga memiliki karakter dinamis-revolusioner dalam makananya yang terbatas.
Berdasar hal ini, upaya-upaya visioner yang dikemukakannya dalam ranah praksis terlihat
unik dan berbeda dari varian sufisme lain. Di saat kebanyakan ajaran asketisme mengajak
kaum muslim untuk bersikap pasif (uzlah, khalwat) atas segala peristiwa sosial yang
mengitarinya, maka pergerakan Sanusiyyah justru —dengan berangkat dari konsep yang
sama—, berbanding terbalik dengan pemahaman fatalis sebelumnya. Karena itu, ditemukan
fakta menarik bahwa pergerakan Sanusiyyah begitu aktif dalam merespons problematika
keterbelakangan umat, dimulai dari aktifismenya mengusir imperialisme Barat melalui
melalui proses-proses pendidikan komprehensif yang tak hanya memperbaiki aspek
intelektual kognitif, namun juga turut melatih ketahanan jasmani hingga yang paling urgen
adalah penguatan dimensi ruhani.

Untuk menaikkan tingkat akselerasi penyebaran dakwah Islam pada masa awal
perkembangannya, gerakan Sanusiyyah tak terlalu banyak bermanuver di wilayah politik
praktis, melainkan lebih memfokuskan dirinya untuk mengedukasi masyarakat muslim
melalui pendekatan-pendekatan sosio-intelektual yang dipadukan dengan metode penyucian
jiwa berbentuk riyadlah dan mujahadah sebagai titik tumpunya. Sementara titik yang
ditujunya adalah manifestasi keseimbangan holistik antara keyakinan, ritus, dan perilaku
kesalahan sosial yang dapat memberikan kemanfaatan sedalam-dalamnya. Itulah mengapa
perhatian tarekat Sanusiyyah terhadap pegerakan sosial apapun harus senantiasa
berlandaskan ilmu yang baik dan benar, ibadah yang mukhlis, dan amal perbuatan yang
rekonstruktif.

Kecuali itu, langgam dasar interaksi sosial yang menjadi acuan gerakan sufisme
Sanusiyyah adalah toleransi aktif-pasif, yang berarti mengandaikan adanya pengakuan

intrinsik terhadap eksistensi varian pergerakan Islam lainnya secara harmonis. Karena itu,
116

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



tak pernah ditemukan disepanjang sejarah pergerakan Sanusiyyah suatu tindakan persekusi
yang menegasikan hak-hak eksistensial kelompok out gruop. Sebagai contoh, meskipun
tarekat Sanusiyyah tak pernah bersepakat dengan konsep perjuangan yang dilakukan
gerakan mahdiisme di wilayah Sudan, ia sekalipun tidak pernah melakukan konfrontasi
langsung, baik berupa kontak fisik, maupun sekedar adu argumentasi intelektual. Yang
dilakukannya justru kebalikannya; menghindari kontestasi terbuka dengan varian kelompok
manapun atas dasar keberpihakannya terhadap persaudaraan Islam (ukhuwwah islamiyyah).
Selain itu, simbol toleransi aktif lain dari tarekat Sanusiyyah dibuktikan dengan adanya
ketentuan inklusif yang tak membatasi afiliasi para pesalik internal. Karena itu, hal yang
lumrah belaka, bila seorang murid pada tarekat Sanusiyyah kala itu memiliki dualisme
afiliatif terhadap beberapa varian sufisme yang berlainan.

Maka dapat dinyatakan bahwa perilaku sosial kalangan ikhwan tarekat Sanusiyyah
dahulu sangatlah inklusif. Hal itu kemudian menjadi salah sekian indikator keberagamaan
moderat yang sudah lama dipraktekkan secara faktual oleh gerakan sufisme Sanusiyyah.
Tentu saja, praktek moderasi keberagamaan ini memiliki akar konseptual yang —sependek
pengetahuan penulis—, dapat dilacak dari sistem paradigma berpikir yang melatarinya. Paling
tidak, paradigma tersebut komposit dari beberapa ajaran Sanusiyyah paling mendasar;
pertama, keterikatan yang konsisten terhadap dua sumber utama Islam yaitu; Al Qur’an dan
As Sunnah, yang dikerangkai oleh rahasia perjalanan para awliya Allah swt; kedua, fleksibel
dalam pemilahan pendapat figh ijtihadi dari para ulama madzhab; ketiga, pendekatan
interaksi sosial integratif yang menjauhi perlawanan head to head yang bersifat konfrontatif;
keempat, harmonisasi antar anasir Islam sebagai agama yang tak melulu memprioritaskan
urusan ritus, namun juga mensinergikannya dengan upaya-upaya humanis yang harus
melahirkan produk ilmiah-amaliah, baik dalam tataran individual maupun sosial; kelima,
penolakannya terhadap penutupan pintu ijtihad yang berimplikasi buruk pada kemajuan
peradaban Islam; keenam, ajakannya untuk mengeksternalisasikan nilai-nilai tasawuf positif
dalam corak perilaku keberagamaan yang moderat (ex: melaksanakan prinsip ukhuwwah,

zuhud, istigamah dalam mengaplikasikan nilai-nilai luhur Islam dan lain seterusnya).

Kesimpulan

Dari paparan sebelumnya, maka penulis sementara waktu dapat memberi kesan tegas
bahwa sufisme Sanusiyyah/ldrisiyyah bukanlah sebatas pemikiran ideologis yang
mengalami keterputusan epistemologis dengan ranah aksiologisnya, melainkan lebih

merupakan sebuah gerakan reformis komprehensif yang mejadikan semangat zamannya
117

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



(geist) sebagai acuan metodis untuk melakukan perubahan sosial dalam segala aspek
kehidupan manusia. Selain itu, pola keberagamaan yang ditunjukkan gerakan sufisme
Sanusiyyah/Idrisiyyah menunjukkan konsistensinya dalam mengaplikasikan keseluruhan
ajaran Islam, baik dilevel esoteris maupun eksoterik, secara kaffah. Totalitas inilah yang
membuat model keberagamaannya menjadi cenderung moderat, tanpa harus ikut-ikutan

mengorbankan prinsip-prinsip kesucian beragama pada aspek sosial yang profan.

Referensi

Amir, Z. A. (2003). Peta Islam Politik Pasca Soeharto. LP3ES.

Azra, A. (1999). Islam Reformis; Dinamika Intelektual dan Gerakan. Raja Grafindo
Pesrsada.

Ibrahim, M. (2009). Al ‘Allamah Muhammad bin Ali As Sanusi Al Jazairi. Diwan Al
Mathbu’at.

Kriesi, H. (2004). Political Context and Opportunity. In The Blackwell Companion to Social
Movements, Snow, S.A Soule, H. Kriesi (p. 70). Blackwell Publisihing.

Kuru, A. (2020). Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan. Kepustakaan Populer
Gramedia.

Leeuw, G. Van der. (1986). Religion in Essence and Manifestation. Princeton University
Press.

Mahmud, Z. N. (1993). al-Ma 'qul wa al-La Ma’qul fi Turatsina al-Fikri. Dar al-SyurQqg.

Mubhtadi, B. (2011). Demokrasi Zonder Toleransi: Potret Islam Pasca Orde Baru, makalah
vang dipresentasikan pada diskusi “Agama dan Sekularisme di Ruang Publik;
Pengalamgan Indonesia. Komunitas Salihara.

Opp, K. D. (2009). Theories of Political Protes and Social Movements: a Multidiciplinary
Introduction, Critique, and Synthesis. Routledge.

Qusyty, A. (n.d.). Naqd At Tasawwuf; As Salafiyyun wal Mutashawwifatu Fi Mishra.
Madarat Lil Abhats wa Al Nasyr.

Rahmat, 1. M. (2004). Arus Baru Islam Radikal: Transmisi Revivalisme Islam Timur Tengah
ke Indonesia. Erlangga.

Shallabi, A. A. (1999). Al Harakah As Sanusiyyah Fi Libiya (1st ed.). Dar El Bayarig.

Snow, D. (2004). Framing Process, Ideology and Discursive Fields. In The Blackwell
Companion to Social Movements, Snow, S.A Soule, H. Kriesi. Blackwell Publisihing.

Tilly, C. (1978). From Mobilization to Revolution. Addison-Weslye Publishing.

Zawi, A. T. A. (2001). Alam Libia. Dar ElI Madar El Islamein.

118

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 - 2044



