
E-ISSN: 2808-2044  
Hikamia 

Doi : https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.36 
 https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia  

Volume 3, No 2, September 2023 

104 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

 

Gerakan Sosial Tarekat Idrisiyyah; 

(Melacak Akar Moderasi dalam Konsep Tasawuf Sanusiyyah) 

A Arsyul Munir 

Istitut Agama Islam Tasikmalaya  

arsyul.munir@gmail.com 
 

Received : 19/08/2023, Revised:22/09/2023, Approved:25/09/2023 

 
 

Abstrak 

Simplifikasi dan generalisasi atas sufisme sebagai momok keterbelakangan peradaban Islam 

merupakan upaya rasionalisasi yang nir-objektif. Karena itu, pembahasan ini menjadi penting 

untuk diteliti karena posisinya hendak mengklarifikasi problematika yang menyelimuti karakter 

dan hakekat tasawuf itu sendiri, melalui penelaahan mendalam terhadap tarekat Idrisiyyah. Atas 

dasar pernyataan itu, maka persoalan yang dikaji akan dibatasi oleh dua pertanyaan saja, yaitu; 

pertama, bagaimana sejarah perkembangan gerakan Sanusiyyah hingga ke tarekat Idrisiyyah?; 

dan kedua, bagaimana konsep moderasi perspektif tarekat Sanusiyyah? Dengan demikian, kajian 

ini akan mengandalkan jenis penelitian library research dengan alur pendekatan historis-

sosiologis. Dalam konteks itu, asumsi yang melatari analisis wacana terhadap lokus terikat 

memunculkan satu pandangan umum sementara bahwa kemampuan tarekat Idrisiyyah sebagai 

sebuah gerakan sosial dalam proses mengadapsi tuntutan perubahan sosial yang begitu cepat 

didasarkan atas sistem keberagamaan terbuka yang meniscayakan seperangkat perilaku modern 

yang inklusif. 

 

Kata Kunci: Gerakan Sosial, Moderasi, Insklusif  

 

 

Pendahuluan  

Fakta persinggungan antar primordialisme Islam di dalam sepanjang sejarahnya 

tampak terus berulang hingga hari ini. Agama yang dihayati dan terejawantahkan sebagai 

kebudayaan sudah barang tentu akan melahirkan doktrin, ritus, dan pola komunikasi yang 

berbeda, bahkan cenderung saling menegasikan. Dampak langsungnya adalah kemunculan 

beragam konflik horizontal-vertikal sebagai konsekuensi logis atas kontestasi keabsolutan 

yang tak perlu. Kondisi itu semakin diperburuk oleh lusinan stigma stereotipe yang sengaja 

diproduksi sebagai alat propaganda membunuh rival lain.  

Dari perspektif historis, dialektika tersebut telah banyak memuntahkan peristiwa pilu 

yang meluluh-lantakkan epistemologi kesatuan ummat, sampai sekarang. Termasuk yang 

paling serius menerima tuduhan bernada pejorative adalah sufisme (tasawuf), semenjak 

terakhir kalinya digaungkan secara cemerlang oleh Al Ghazali melalui master piece-nya, 

https://doi.org/10.58572/hkm.v3i2.36
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia


105 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Ihya Ulumiddin, menghentikan laju dominasi filsafat peripatetik yang sebagian 

pandangannya terhadap beberapa objek tertentu dianggap menyimpang. (Mahmud, 1993) 

Terutama kritik tersebut muncul dari kaum Orientalis semacam Ignaz Goldziher dan Giorgio 

de Santillana. Keduanya menyepakati bahwa sumber kematian nalar di dunia Islam dimulai 

dari konservatisme Al Ghazali yang menutup rapat-rapat pintu ijtihad. Tentu tidak semua 

memiliki penilaian serupa. Meskipun asumsi yang sama seringkali dilemparkan oleh 

cendekia muslim. Ahmed Kuru dari Turki kemungkinan adalah salah satunya. Namun 

Goeorge Saliba yang juga merupakan tokoh Orientalis Barat mengkritisi balik justifikasi 

yang dilakukan Ignas dan Giorgio. Hal senada dilakukan pula oleh Cemil Akdogan, Ahmad 

Najib Mahmud –filsuf modern Mesir –, dan Sulaiman Donya yang berusaha membela Al 

Ghazali secara objektif (Kuru, 2020). 

Belakangan, klaim anti nalar terhadap sufisme secara umum semakin dikuatkan oleh 

perilaku asketisme negatif penganut tarekat yang cenderung berkembang menuju sikap yang 

apatis, ahistoris, dan asosialis (Qusyty, n.d.).  Asketisme negatif, baik secara teoretik maupun 

praktis dari sebagian ajaran Tasawuf akhlaki ataupun falsafy, seringkali dinilai 

“menyimpang” oleh kaum muslim rasionalis-tradisional. Sebut saja tokoh besar yang 

memiliki pandangan kehati-hatian terhadap ajaran tasawuf adalah M. Rasyid Ridha dan M. 

Rasyad Salim1. Akibatnya, umat seolah dibuat tak peka terhadap fakta perubahan sosial yang 

terus menuntut perkembangan agresif dalam segala aspek kehidupan. Hingga singkatnya, 

sufisme kemudian seringkali dijuluki sebagai penghambat kemajuan peradaban Islam karena 

orientasi mistisismenya yang terlalu other wordly, sambil diam-diam melupakan dimensi 

perjuangan humanisme yang seharusnya diarahkan untuk menebar kemaslahatan 

kemanusiaan secara fundamental.  

Tentu saja stigmatisasi ini berlebihan. Sebab bagaimanapun, fenomena 

keterbelakangan yang berhasil diidentifikasi secara objektif-faktual dapat dianalisis dari 

sudut pendekatan yang beragam. Faktor yang bersifat akumulatif itulah, baik pada level 

internal maupun eksternal, yang sebenarnya berada dibalik kemerosotan peradaban (Islam). 

Usaha menyederhanakannya ke dalam salah satu entitas saja semacam faktor sufisme 

sesungguhnya merupakan upaya simplifikasi yang tak ilmiah. Meskipun satu sisi, klaim 

tersebut juga tak sepenuhnya dapat dipersalahkan secara mutlak. Artinya, bahwa masih 

terdapat kemungkinan di mana aspek “sufisme” lain mendulang kontribusi minimum 

terhadap kejatuhan peradaban Islam.  

 
1 As Shufiyyatu wal Fuqara, Majalah Al Manar, Vol. 12, Hal. 746. https://shamela.ws/book/6947/2196 

https://shamela.ws/book/6947/2196


106 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Paling tidak, ada beberapa alasan utama dibalik menguatnya kesan ini dalam benak 

sebagian kalangan muslim rasional, di antaranya adalah; pertama, semenjak kekalahan nalar 

diskursif (burhani) para filsuf muslim pada abad ke 5 H dari nalar lluminatif (irfani) kaum 

sufi yang dipopulerkan Al Ghazali, atmosfer budaya keilmuan umat Islam setelahnya nyaris 

stagnan, tak mampu mendongkrak kreatifitas intelektual yang dapat mengantarkannya 

kepada dunia sains modern sebagai gerbang utama kemajuan saintifik; kedua, situasi 

semacam itu lantas menumbuhkan euphoria tersendiri di kalangan sebagian muslim 

tradisional yang menganggap capaian yang ada cukup established. Sebagai konsekuensinya, 

kualitas tradisi keilmuan di kalangan internal semakin menukik ke arah rutinitas 

pengulangan (tautologi) karya (syarah, syarah atas syarat, al hawasy, dst) yang cenderung 

kurang berbobot, tak greget dan jauh dari kata menggairahkan. Itulah mengapa akibat dari 

keduanya, mulai menyebar rumor miring tentang klaim penutupan pintu ijtihad dan lain 

sebagainya; ketiga, citra sebelumnya semakin diperparah oleh model ekspresi keberagamaan 

rigid, mitis, dan gnostis yang dilakoni sebagian pengamal suluk dari hampir semua faksi 

ketarekatan yang majemuk. Diakui atau tidak, rekam jejak data jenuh tersebut secara 

antropologis memang dapat dengan mudah diketemukan dalam belantara teks sosial yang 

menyejarah.  

Namun di luar argumentasi itu, tetap saja simplifikasi dan generalisasi atas sufisme 

sebagai momok keterbelakangan peradaban Islam merupakan upaya rasionalisasi yang nir-

objektif. Pasalnya, dengan tak bermaksud menutupi kenyataan realitas yang ada, sufisme 

sebagai sebuah gerakan sosial pro aktif, responsif, dan progresif terhadap tuntutan perubahan 

sosial yang mendesak juga banyak ditemukan kehadirannya dalam mengisi relung-relung 

kosong yang ditinggalkan oleh varian sufisme lain. Salah satu di antaranya adalah tarekat 

Idrisiyyah yang disinyalir mereflekesikan sintesa motodologis dari pelbagai keistimewaan 

tarekat muktabar lainnya. Tak heran bila postulate yang dibangunnya selalu mengandaikan 

penyatuan antara dua metode penalaran isyraqiyyah dan burhaniyyah secara setara dan 

seimbang. Kecuali itu, adab suluk dalam tarekat ini pun sangat ketat mematuhi konsensus 

referensial Al Qur’an dan As Sunnah. Sementara ekspresi religius sebagaimana ditampakkan 

realitas faktual-objektif yang teramati, baik pada tataran doktrin, ritus, maupun sistem 

pergerakan sosialnya acapkali mengaplikasikan trilogi dialektika keimanan yang serius, 

konsisten, dan berurutan, di mana anasirnya komposit dari beberapa konsep dasar Ilmu-

Ibadah-Amal, yang pada gilirannya melahirkan pandangan, sikap dan perilaku sosial para 

pesalik di dalamnya yang cenderung moderat. Paling tidak, sikap moderat yang ditampakkan 

muncul pada apa yang disebut Gerardus Van Der Leeuw sebagai esensi dan manifestasi yang 



107 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

meliputi dua dimensi esoteris dan eksoteris sekaligus (Leeuw, 1986). Yang pertama bekaitan 

dengan persoalan doktrin dan ritus, sementara yang kedua berkait kelindan dengan moda 

interaksi sosial dengan seluruh entitas in group dan out gruop.  

Karena itu, pembahasan ini menjadi penting untuk diteliti karena posisinya hendak 

mengklarifikasi problematika yang menyelimuti karakter dan hakekat tasawuf itu sendiri, 

melalui penelaahan mendalam terhadap tarekat Idrisiyyah. Atas dasar pernyataan itu, maka 

persoalan yang dikaji akan dibatasi oleh dua pertanyaan saja, yaitu; pertama, bagaimana 

sejarah perkembangan gerakan tarekat Sanusiyyah ke Idrisiyyah?; dan kedua, bagaimana 

konsep moderasi perspektif tarekat Sanusiyyah?  

 

Metode Penelitian   

Penelitian ini akan mengandalkan jenis penelitian library research dengan alur 

pendekatan sosiologis. Sementara itu, data-data primer dan sekunder yang didapat dari 

kedual kanal; riset lapangan dan studi literatur akan diolah, diidentifikasi, dikategorisasi dan 

dianalisis sesuai dengan acuan problem tematik yang mencuat. Dalam konteks itu, asumsi 

yang melatari analisis wacana terhadap lokus terikat memunculkan satu pandangan umum 

sementara bahwa kemampuan tarekat Idrisiyyah sebagai sebuah gerakan sosial dalam proses 

mengadapsi tuntutan perubahan sosial yang begitu cepat didasarkan atas sistem 

keberagamaan terbuka yang meniscayakan seperangkat perilaku modern yang inklusif. 

Berangkat dari paparan sebelumnya, maka kerangka teoritis yang digunakan untuk memotret 

perkembangan gerakan sufisme Idrisiyyah adalah sebagai berikut, demikian secara 

berurutan: struktur kesempatan politik, framing sosial, dan mobilisasi sumber daya. Untuk 

pertama kalinya, mekanisme struktur kesempatan politik ini diperkenalkan oleh Peter 

Eisinger dalam artikelnya bertajuk American Science Review yang diterbitkan pada tahun 

1970.  

 

Hasil dan Pembahasan   

Aspek Perkembangan Historis: Dari Sanusiyyah ke Idrisiyyah 

Salah satu dasawarsa kontemporer yang paling menarik dalam rentang sejarah 

Indonesia kontemporer adalah dasawarsa 1980-an. Menurut Azra, sepuluh tahun tersebut 

merupakani masa-masa ajaib yang memunculkan berbagai perkembangan baru, terutama 

dengan menyeruaknya gerakan aktifisme Islam yang mengusung semangat revivalisme 

Islam. Dalam konteks seperti itulah, sufisme semakin dapat menancapkan eksistensinya di 

Indonesia secara mengakar. Setidaknya, ia turut serta dalam proses pengembalian kesadaran 



108 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

dan jati diri kaum muslim Indonesia akan pentingya menerjemahkan aspek keberagamaan 

simbolik dalam kehidupan sehari-hari(Azra, 1999). 

Sebagai konsekuensinya, atribut-atribut kultural keagamaan Islam semacam hijab 

dan lain sebagainya mulai marak. Kesemuanya menunjukkan kemunculan fenomena baru 

kebangkitan nilai-nilai Islam di dunia dan khususnya Indonesia. Hal tersebut sebagaimana 

ditegaskan pula oleh Imdadun Rahmat, bahwa: “sejak era 1980-an, perkembangan Islam di 

Indonesia ditandai oleh munculnya penguatan religiusitas umatnya. Fenomena ini sering 

ditenggarai sebagai kebangkitan Islam. Dan hal itu muncul dalam bentuk meningkatnya 

kegiatan-kegiatan ibadah, menjamurnya budaya pengajian, merebaknya busana Islami, dan 

munculnya banyak lembaga ekonomi Islam (seperti bank-bank syariah dan lain 

sebagainya).”(Rahmat, 2004) . 

Kondisi demikian juga terjadi bukan sekadar pada  nilai-nilai kultural yang sifatnya 

lebih kepada urusan personal. Berkembangnya Islam di tanah air juga dapat dilihat pada 

tingkat yang lebih makro. Yakni dengan masuk dan berkembangnya berbagai gerakan 

keagamaan yang memiliki gagasan tentang revivalisme Islam.  

Salah satunya adalah gerakan sufisme Idrisiyyah yang berkembang pesat terutama 

sejak kepemimpinan Mursyid hari ini yaitu, Syaikh Akbar M. Fathurrahman, M.Ag. 

Pertumbuhan tarekat ini dalam belantika gerakan keagamaan di Indonesia menandai 

kecenderungan baru dalam aktifisme Islam. 2 Meski basis tarekat Idrisiyyah berada jauh dari 

pusat masyarakat kota industri, namun sistem ajarannya mampu mengintegrasikan dua sayap 

orientasi ideal yang diandaikan dalam sebuah modernitas yang berkeadaban; persenyawaan 

antara kemajuan spiritual satu sisi dan material di sisi lain. Di era ini, sufisme Idrisiyyah 

banyak melahirkan loncatan-loncatan besar (quantum lead) ke dalam berbagai dimensi 

kehidupan di antaranya; dakwah, pendidikan, ekonomi, sosial kemasyarakatan, politik, 

kebudayaan dan lain seterusnya. Sampai sejauh yang teramati, sufisme Idrisiyyah 

merupakan salahsatu gerakan keislaman yang tampaknya serius mengaplikasikan 

universalitas Islam yang meniscayakan keseimbangan antara dua capaian dunia dan akhirat.  

 
2 Nama Idrisiyyah dinisbatkan kepada salah seorang Mursyid Idrisiyyah yang bernama Syekh Ahmad 

bin Idris Ali Al-Masyisyi Al-Yamlakhi Al-Hasani. (1760 - 1837), salah seorang Mujaddid (Neo Sufis) yang 

berasal dari Maroko. Idris, yang kepadanya dinisbatkan nama tarekat ini adalah nama ayah dari pendirinya. 
Syekh Ahmad bin Idris dikenal sebagai sosok Ulama yang berhasil memadukan dua aspek lahir (syari’at) dan 

batin (hakikat). Ia juga dikenal sebagai pembaharu dalam dunia tasawuf dari penyelewengan kaum kebatinan 

seperti tahayul, khurafat, dan lain lain. Tarekat Sanusiyyah dibawa ke Indonesia oleh Syekh Abdul Fattah 

pada tahun 1932. Dia menerimanya dari Syekh Ahmad Syarif As-Sanusi (1875-1933) di Jabal Qubais 
(Mekkah) dan berguru selama 4 tahun. Kemudian dengan beberapa alasan, Syekh Abdul Fattah 

mengembalikan nama tarekat Sanusiyah menjadi Tarekat Idrisiyyah (agar mudah penyebarannya di 

masa penjajahan saat itu). Lih. http://m.idrisiyyah.or.id/profil/sejarah/ 



109 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Karena itu, upaya pemantapan dalam berbagai bidang garapan realistik semakin 

mengukuhkan resonansi kesinambungannya dengan etos pembebasan yang mengkonstruk 

perilaku progresif dalam semua tatanan kehidupan. Pada gilirannya, hal itu kemudian 

menjadi semacam social capital untuk mempopulerkan eksistensi dirinya di tengah kancah 

pergerakan muslim kontemporer di Indonesia.  

Pertumbuhan gerakan Idrisiyyah di era ini tentunya ditopang oleh kondisi sosio-

politik yang permissif. Selain itu, orde yang relatif terbuka juga semakin memberikannya 

untuk berkembang lebih mengakar. Fase ini merupakan sesuatu yang baru bagi tarekat 

Idrisiyyah untuk memulai ekspansi dakwahnya melalui media-media seperti, majalah, buku, 

radio, youtube, televisi lokal & nasional  serta lainnya. Pengajian-pengajian yang digawangi 

tarekat ini juga mulai bermunculan dari satu masjid ke masjid lain. Sama seperti gerakan 

atau organisasi massa yang lain, sufisme Idrisiyyah seperti mendapat kesempatan dan 

jaminan yang setara untuk dapat mengembangkan dirinya dalam ruang lingkup kehidupan 

sosial Indonesia yang sangat demokratis. 

Dengan demikian, bahasan ini akan mencoba melihat fenomena struktural yang 

memunculkan dan memberikan kesempatan kepada gerakan sufisme Idrisiyyah di Indonesia 

untuk berkembang (political opportunity); mendeskripsikan peran aktor intelektual dalam 

mengemas ideologinya (framing); serta memobilisasi sumber daya yang dimiliki (resources 

and mobilization) tarekat tersebut, berhubungan selanjutnya dengan sejarah masuknya ke 

tatar Indonesia. 

Pertama, political opportunity atau struktur kesempatan politik (SKP); berarti 

sebuah pola hubungan antara elit, konstituen politik, dan pelbagai kelompok masyarakat 

yang mempunyai keterikatan politik. Terdapat 4 dimensi operasional yang harus dipenuhi 

salahsatunya oleh SKP, yakni: (1) keterbukaan atau ketertutupan relatif dari sebuah sistem 

politik; (2) stabilitas atau instabilitas antar jejaring elit politik; lalu, (3) ada atau tidaknya 

aliansi-aliansi kepentingan di tingkat elit status quo, dan terakhir; (4) kecenderungan negara 

untuk melakukan represi atau sebaliknya (Muhtadi, 2011) . 

Karena itu,  struktur kesempatan politik dalam teorinya akan mentransformasikan 

dirinya bagi kelompok sosial apapun dengan hanya dua pilihan terbatas; memberinya 

kesempatan untuk berkembang atau justru sebaliknya membiarkan kebebasannya 

diberangus secara semena-mena. secara umum, realitas sebuah sistem dan struktur politik 

yang menjadi penghambat dan/atau pendorong atas lajunya sebuah organisasi sosial 

kemasyarakatan dapat dikategorisasi ke dalam dua pola; pertama, pola hubungan sistemik 

yang tertutup dan pola hubungan sistemik yang terbuka. Sederhananya, pola hubungan 



110 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

politik-tertutup akan menciptakan hambatan serius bagi gerak dan perkembangan kelompok 

sosial apapun. Sementara itu, sistem politik-terbuka akan membuka kran politik demokratis 

yang menjamin kemunculan berbagai gerakan sosial secara lebih setara dan professional. 

Maka semakin terbuka iklim politik, semakin besar kesempatan yang dimiliki oleh 

kelompok sosial kemasyarakatan [apapun] untuk berkembang. Begitu sebaliknya, semakin 

tertutup iklim politik, maka semakin tertutup pula kesempatan yang muncul untuk sekedar 

bergerak mengekspresikan diri (Kriesi, 2004). 

Dalam konteks itulah, era reformasi, Telah disebutkan sebelumnya, bahwa era 

refomasi merupakan sistem politik yang terbuka (open system). Menurut Amir, indikasinya 

dapat dinilai –setidaknya–, dari regulasi dan pembentukan tatanan baru politik yang 

menciptakan pola hubungan yang terbuka antara elit, partai politik dan kelompok-kelompok 

kepentingan. Contoh yang paling mudah untuk menggambarkan hal tersebut adalah dengan 

diterbitkannya UU No. 2 1999 tentang partai politik dan UU No. 3 1999 tentang Pemilihan 

Umum. Kedua regulasi tersebut memberikan ruang yang menjadi ajang kompetitif bagi 

sirkulasi elit. Senada dengan hal itu, penilaian McAdam tentang seberapa jauh sebuah 

struktur bisa menjadi kesempatan atau tidak bagi sebuah gerakan sosial –umpamanya–, 

dengan cara melihat ada atau tidaknya represifitas pemerintahan (Amir, 2003) . yang 

biasanya digambarkan sebagai ruang kebebasan yang seolah tanpa batas memberikan angin 

surga bagi gerakan sufisme Idrisiyyah untuk dapat berkembang semaksimal mungkin. Sebab 

di era inilah hak-hak hampir semua kelompok pergerakan Islam turut dijamin konstitusi di 

dalam melakukan kegiatan ekspansi dakwahnya melalui berbagai media tanpa takut dijegal 

oleh upaya-upaya represif dari para penguasa baru.  

Patut dicatat bahwa faktor political opportunity ini bukanlah pra-syarat mutlak bagi 

eksisnya sebuah organisasi sosial keagamaan apapun. Sebabnya, selain karena gerakan 

sufisme Idrisiyyah ini telah memiliki orientasi, filosofis, tujuan, strategi, gagasan dan cita- 

citanya yang independen jauh sebelum masa-masa reformasi yang terbuka, struktur 

kesempatan politik sendiri hanyalah medium yang memberikan keleluasaan untuk 

melakukan gerak akselerasi dakwah islamiyyah yang ekspansif, di mana sebelumnya tak bisa 

dilakukan secara leluasa, terutama pada kondisi regime pemerintahan despotik yang 

menerapkan struktur kesempatan politik tertutup [ex; era Orde Baru, Order Lama dst].  

Bila ditarik lebih jauh lagi ke dalam sejarah gerakan sufisme Idrisiyyah (yang pada 

asal mulanya bernama Sanusiyyah) di Timur Tengah, maka latar kemunculan pertama 

kalinya juga dipengaruhi oleh konstelasi politik yang serupa. Paling tidak faktor-faktor yang 

dapat diidentifikasi merupakan bagian dari struktur kesempatan politik itu terdiri dari 



111 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

beberapa hal; pertama, carut-marutnya kekuatan politik kekhilafahan usmaniyah yang 

dicerminkan oleh kemunduran sistem birokrasi, pertikaian antar kaum bangsawan di tengah 

pusaran elit politik yang kian memancing kisruh internal dan lain sebagainya; kedua, adanya 

kebangkrutan moral para penguasa definitif, baik di wilayah distrik maupun pusat 

kekhilafahan sehingga memicu proses destabilisasi sosial yang mengundang banyak 

fenomena kriminal, kemiskinan, keterbelakangan intelektual, dan menjamurnya praktik-

praktik keberagamaan yang menyimpang, dan; ketiga, imperialisme sebagai fakta ironic 

humanisme Barat yang berkarakter dualistik. Komplikasi inilah yang kemudian mencuatkan 

gerakan tarekat Sanusiyyah pada akhir abad ke 19 pada posisinya sebagai gerakan sosial 

reformis bernafaskan sufisme-etik yang berorientasi kepada perbaikan seluruh aspek 

kehidupan dunia dan akhirat secara proporsional. 

Kedua, selain sturuktur kesempatan politik [political opportunity], perkembangan 

gerakan sufime Idrisiyyah juga turut ditunjang oleh apa yang disebut Benford dan Snow 

sebagai Framing (pembingkaian). Istilah yang berasal dari gagasan Goffman mengenai teori 

frame merujuk pada fenomena aktif dan berproses yang melibatkan banyak agensi dalam 

mengkonstruks realitas (Snow, 2004). 

Maka dari sudut pandang tersebut, tarekah Idrsiyyah sebagai sebuah gerakan sosial 

pun sudah barang tentu memiliki strategi framing tersendiri dalam pengemasan ajaran, 

pemikiran dan ideologinya. Setidaknya, terdapat tiga tahapan strategi framing yang 

tampaknya diadapsi oleh tarekat ini. Ketiga tahapan tersebut –sebagaimana disebutkan oleh 

Benford dan Snow–, antara lain adalah diagnostic framing, prognostic framing dan 

motivational framing. Tiga tahapan dalam strategi framing inilah yang melahirkan sebuah 

tindakan sosial yang pada gilirannya menjadi penanda bagi aktifitas para aktor progresif dari 

gerakan sosial sufisme Idrisiyyah/Sanusiyyah. 

Kecuali itu, diagnostic framing adalah artikulasi awal berupa identifikasi atas segala 

persoalan kehidupan yang menjadi titik tumpu perjuangan. Tahapan framing seperti itu 

seringkali juga dilakukan oleh setiap gerakan Islam. Sehingga pada umumnya hampir semua 

gerakan Islam di tahapan ini memiliki framing yang sama; bahwa –umpamanya– 

kemunduran kaum muslim saat ini sangat rutin didiagnosa sebagai akibat dari 

kesengajaannya meninggalkan ajaran Islam yang kaffah. Hanya saja memang gerakan Islam 

tersebut memiliki titik tumpu dan titik tuju yang berbeda, selain taktik dan strategi yang juga 

berlainan dalam merespons solusi atas problem kemunduran umat yang pastinya sangat 

beragam. Itulah mengapa dari perspektif pengemasan ideologi, setiap gerakan Islam akan 



112 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

menampakkan keunikan dan/atau kekhasannya masing-masing sehingga tampak seolah 

berbeda satu sama lain.  

Berdasarkan hal itu, persoalan keterbelakangan peradaban yang dialami kaum 

muslim saat ini diartikulasikan oleh gerakan tarekat Idrisiyyah bermuara kepada salah sekian 

penyebab utama yang pernah digambarkan oleh Nabi Muhammad saw, melalui hadithnya 

yang berbunyi demikian: 

“Hampir tiba saatnya umat-umat (lain) mengerumuni kalian seperti hewan-hewan 

yang berebut makanan di dalam sebuah bejana”. Salah seorang bertanya, “Apakah jumlah 

kami sedikit pada saat itu?” Beliau menjawab, “Bahkan jumlah kalian pada saat itu banyak. 

Akan tetapi keadaan kalian seperti buih yang dibawa arus air dan sungguh Allah akan 

mencabut dari dada musuh kalian rasa takut terhadap kalian, serta Allah akan hujamkan al 

wahn di dalam hati kalian.” Para Sahabat bertanya, “Wahai Rasulullah! Apakah al wahn 

itu?” Beliau menjawab, “Cinta dunia dan takut mati”. (HR. Abu Dawud No. 4297); (HR. 

Ahmad V/278). 

Melalui hadith tersebut, secara umum dinilai bahwa persoalan yang menimpa umat 

Islam saat ini sangatlah kompleks. Akumulasi dari semua problem yang ada pada gilirannya 

membuat kondisi kaum muslim saat ini semakin mengalami keterbelakangan peradaban di 

segala bidang kehidupan. Akibatnya, sekelompok non muslim yang phobia terhadap Islam 

senantiasa berkolaborasi dan berkonspirasi untuk menihilkan ajaran Islam dan 

mendiskreditkan para penganutnya hingga ke titik paling nadir. Lebih jauh, mereka bahkan 

berusaha menguasai dan menjajah tanah kaum muslim hingga diumpamakan oleh hadith 

tersebut dengan gambaran yang cukup miris dan menyedihkan; ibarat nampan besar yang 

dikerumuni hewan-hewan buas yang saling berebut makanan, mencuri, dan meraup 

kekayaan dengan rakus tanpa ada yang bisa mencegahnya. Dan hal itulah yang menunjukkan 

bangsa-bangsa non muslim itu tak merasa takut lagi kepada kaum muslim sehingga mereka 

bebas melakukan apapun sekehendaknya. 

Lebih detail disebutkan bahwa pangkal kompleksitas problem di atas terletak pada 

kondisi kejiwaan yang terlalu sesak dipenuhi oleh semacam penyakit hati yang merusak 

orientasi dan konsistensi manusia sebagai hamba Allah swt. Maka paling tidak, 

penampakannya terus menyeruak melalui pelbagai bentuk perilaku “abnormal” yang justru 

membuat eksistensi dirinya terjerumus ke dalam jurang hawa nafsu. Dari sini, sejengkal 

demi setahap, kesadaran esensialnya mulai tergantikan dengan kesadaran palsu untuk 

kemudian diperankan lebih dekat sesuai tuntutan hasrat dan keinginan hawa nafsu yang 

egosentris. Dampaknya fatal,   adanya fenomena penyimpangan sebagian kaum muslim yang 



113 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

banyak terjerumus ke dalam aliran-aliran pseudo-Islam yang menyelisihi tuntunan sunnah. 

Inilah sesungguhnya titik-tolak semangat tarekat Idrisiyyah di atas semua gerak dan langkah 

dakwahnya pada setiap tempat dan waktu yang berbeda-beda.  

Jika tahap diagnostic framing cenderung memaparkan problem inti kemunduran 

peradaban Islam beserta kondisi realitas yang mengandaikan adanya gerak perubahan sosial 

mendasar; maka di tahap selanjutnya, yaitu; prognostic framing [yang adalah sebuah 

kegiatan mengartikulasikan solusi-solusi praktis yang kemudian ditawarkan untuk memecah 

persoalan-persoalan yang sudah diidentifikasi sebelumnya] –, gerakan sufisme Idrisiyyah 

mulai menderivasi solusi-solusi realistis-konkrit atas berbagai problem keumatan yang 

tengah dihadapi.  

Dalam tahapan ini –sebagaimana dinyatakan pula oleh Benford dan Snow–, bahwa 

gerakan sosial keagamaan apapun biasanya akan melakukan berbagai penyangkalan atas 

berbagai problem sosial yang ada sembari terus  menjamin kemanjuran dari solusi-solusi 

kreatif yang ditawarkan. Maka garis besar dari solusi yang ditawarkan gerakan tarekat 

Idrisiyyah di Indonesia untuk mengembalikan kejayaan umat Islam dirumuskan melalui 

pemaknaan terhadap Islam dari perspektif yang berbeda, yaitu; penegakkan kembali tiga 

pondasi Islam (Tauhid, Shari’ah, dan Tasawuf) secara SIMPATIK (Simpel-Praktis-

Komprehensif). Karena hanya dengan hal itulah, Islam tak sekedar menjadi doktrin yang 

kosong belaka, melainkan menjelma menjadi sebuah kesalehan individual-sosial progresif 

(muslih) yang didasari oleh kerangka hati yang mukhlis. Itulah proses penegakkan makna 

Tauhid yang sebenar-benarnya.   

Maka titik tujuan gerakan sufisme Idrisiyyah adalah mengajak manusia untuk 

menghambakan diri hanya kepada Allah Swt, dengan cara positif; memperbaiki keadaan diri 

dan masyarakat secara kontinu dan bersamaan. Itu mengapa metodologi dakwah sufisme 

Idrisiyyah bercokol kokoh pada trilogi tasawuf yang bergerak secara simultan; takhally, 

tahally, dan tajally. Takhally berarti membersihkan diri dari segala kotoran jiwa [termasuk 

di dalamnya adalah rusaknya keyakinan karena hawa nafsu dan perilaku menyimpang yang 

diakibatkan pemikiran-pemikiran distorsif]. Sementara tahally adalah mendidik jiwa-jiwa 

[individu/masyarakat] yang telah terlepas dari segala macam belenggu kekokotoran hati 

melalui internaisasi nilai-nilai etis transendental sehingga terbentuklah proyeksi proses akhir 

yang disebut sebagai tajally, yaitu; pengeksternalisasian nilai-nilai ketuhanan dalam seluruh 

dimensi sosial kehidupan manusia secara objektif.  

Setelah selesai pada tahapan diagnostic dan prognostic framing, proses akhir teori 

framing adalah motivational framing; yaitu semacam propaganda bersama untuk 



114 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

menggerakkan anggota iternal (para murid tarekat Idrisiyyah) untuk terlibat secara progresif 

pada usaha-usaha perbuatan kolektif [amal jama’i] dalam memperbaiki keadaan individual-

sosial menuju proses perubahan yang artikulatif.  

Di tahapan ini, gerakan sufisme Idrisiyyah mengemas ide-idenya ke dalam aktivisme 

kosakata yang penuh dengan aura optimisme positif (vocabularies of motive). Barangkali 

semacam “jargon” atau “tagline” atau “hashtag” yang biasanya digunakan untuk menjaring 

dukungan moral dari para audience seluas mungkin. Maka segala aktifitas pergerakan 

sufisme Idrisiyyah yang didasari dan dituntun oleh pandangan-pandangan sebelumnya 

dikemas secara apik ke dalam bentuk “jargon” seperti: “sintesa antara nalar isyraqiyyah 

dengan nalar burhaniyyah ”, atau “lillah, fillah, billah”, atau “ilmu, ibadah, amal”, atau 

“takhally, tahally, tajally”, atau “Islam, Iman, Ihsan”, atau “Tauhid, Syari’ah, Tasawuf, dan 

lain sebagainya. 

Dengan demikian, prosesi framing sebagaimana diutarakan di atas –,  sebetulnya 

cukup fungsional terhadap beberapa hal berikut: [1] mengkonstruksi ideologi gerakan sosial 

keagamaan sebagai penciri khusus yang dapat diterima dan/atau ditolak oleh khalayak ramai, 

[2] sebagai guideline bagi para aktor sosio-intelektual gerakan sosial keagamaan dalam 

mencapai tujuan-tujuan ideologisnya, dan [3] sebagai branding atas semua tindakan sosial 

aktor intelektual gerakan sosial keagamaan terkait. Lebih jauh, bahwa framing ini juga 

berfungsi untuk mengkonstruksi identitas kolektif melalui penggunaan “jargon” atau 

“tagline” atau “hashtag” sebagai  “labeling” yang menyiratkan identitas nilai.  

Ketiga, adalah resources (sumber daya) yang merupakan bagian terpenting dalam 

penetrasi sebuah gerakan sosial. karenanya, dapat dipastikan bila seluruh gerakan sosial 

mestilah membutuhkan sumber daya yang cukup untuk menerjemahkan keseluruhan 

aktifitasnya ke dalam ruang sosial. Sebab, seberapa-pun terbukanya struktur kesempatan 

politik dan suksesnya anasir framing dalam mengelaborasi sebuah gerakan sosial, namun 

tanpa dukungan sumber daya yang memadai [resources], maka niscaya tak akan bisa 

menjalankan aksinya dengan leluasa. 

Faktor resources sendiri sesunguhnya dapat diposisikan dalam artinya yang luas. Ia 

boleh komposit dari kekuatan finansial, akses terhadap media, dukungan dari simpatisan, 

dan/atau loyalitas anggota. Sebagaimana dapat terdiri dari kepemilikan terhadap aset 

ruang/gedung, aset pengetahuan (stock of knowledge), aset skill (keahlian), dan termasuk 

juga terhadap aset nilai dan ideologi yang dimiliki oleh para aktor di belakang layer (Opp, 

2009). 



115 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

Senada dengan itu, Tilly menyinggung hal yang serupa bahwa apa yang disebut 

sebagai resources [sumber daya] –singkatnya–, merujuk kepada segala sesuatu yang 

memiliki nilai manfaat (utility), baik dimiliki oleh individu atau pun kelompok –, yang 

terkontrol dan dapat dikuasai serta dimanfaatkan secara kolektif untuk mencapai tujuan-

tujuan tertentu yang bersifat becoming dari sebuah gerakan sosial (Tilly, 1978). 

Begitu pula dengan apa yang dimiliki gerakan sufisme Idrisiyyah,  tampaknya dapat 

diandalkan untuk kepentingan perkembangan selanjutnya ke tahap futuh. Beberapa 

resources yang dimaksudkan di sini merupakan kepemilikan terhadap akses dan aset tersebut 

meliputi ; (1) pengetahuan tasawuf yang sangat sederhana, praktis, dan sesuai dengan pakem 

ajaran tarekat muktabar berasaskan Al Qur’an dan As Sunnah; (2) nilai-nilai sufisme modern 

yang mensinergikan antara dua orientasi dunia & akhirat secara riil; (3) ideologi pergerakan 

yang menyisir hampir semua aspek kehidupan sosial; dakwah, pendidikan, ekonomi, politik, 

dan lain seterusnya; (4) metodologi aktifisme yang mengintegrasikan antara dua potensi 

nalar manusia yaitu; isyraqiyyah dan burhaniyyah; (5) mobilisasi dana baik berbentuk 

swadaya maupun lainnya untuk keperluan dakwah, mendirikan masjid atau zawiyah-

zawiyah baru pada skala lokal, nasional, regional, hingga internasional, membangun 

sekolah-sekolah dan pesantren, melebarkan sayap perekonomian, melakukan pelatihan life 

skill, menerbitkan buku-buku edukasi tasawuf yang bercorak neo-sufisme, dan lain 

sebagainya; (6) loyalitas khidmah para murid yang nyaris tak bertepi; (7) pada konteks hari 

ini, tarekat Idrisiyyah bahkan mampu memanfaatkan moment modernitas semacam akses 

terhadap jarigan televisi, radio, bahkan platform medsos secara terbuka sebagai media 

dakwah, pengajian-pengajian, daurah, dan lain seterusnya.  

Demikianlah perkembangan tarekat Sanusiyyah hingga ke tarekat Idrisiyyah di 

Indonesia yang sangat ditopang eksistensinya oleh ketiga faktor di atas. Dari paparan 

tersebut dapat disimpulkan bahwa terdapat simpul-simpul kontinuitas transmisi yang terus 

diperankan oleh kedua gerakan sufisme Sanusiyyah di masa lalu dengan neo sufisme 

Idrisiyyah hari ini secara identik dan simultan. 

 

Akar Moderasi Keberagamaan Perspektif Sanusiyyah  

Dari sudut pandang genealogis, asal-usul gerakan sufisme Sanusiyyah mengakar 

pada aliran Qadiriyyah yang diinisiasi pengasasnya, ‘Abd. Aziz Ad Dabbagh yang terlahir 

di Maroko (1090 M) (Shallabi, 1999) berasal dari keluarga keturunan nabi dari jalur Hasan 

ra, (syarief). Salah satu muridnya yang meraih keberkahan ilmu sang guru adalah Ahmad 

bin Idris Al Fasi, di mana pada akhirnya –terutama setelah menetap di Kota Makkah pada 



116 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

tahun 1797 M (Zawi, 2001) juga berhasil menghimpun sejumlah pesalik yang bernaung di 

dalam tarekat yang sama. Setelah kepergian Ahmad bin Idris Al Fasy, salah satu murid yang 

dikemudian hari menjadi pengasas gerakan sufisme Sanusiyyah yaitu; Muhammad bin Ali 

As Sanusi Al Jazairy, membangun salah satu zawiyah Makkah untuk kegiatan pilantropi-

Qadiriah. Hanya pada fase berikutnya, para murid syaikh Muhammad bin Ali As Sanusi-lah 

–menurut salahsatu riwayat terkemuka–, yang menamai sebuah zawiyah milik komunitas 

pesalik yang terletak di bukit Abu Qubais, Makkah, dengan nomenklatur baru; Sanusiyyah, 

di mana pergerakannya semakin bersinar seiring waktu bergulir hingga terdiaspora atas 

nama tarekat Sanusiyyah ke seluruh dunia Islam secara merata (Ibrahim, 2009). 

Sejatinya sufisme Sanusiyyah bukan saja merupakan gerakan pembaruan reformatif, 

melainkan juga memiliki karakter dinamis-revolusioner dalam makananya yang terbatas. 

Berdasar hal ini, upaya-upaya visioner yang dikemukakannya dalam ranah praksis terlihat 

unik dan berbeda dari varian sufisme lain. Di saat kebanyakan ajaran asketisme mengajak 

kaum muslim untuk bersikap pasif (uzlah, khalwat) atas segala peristiwa sosial yang 

mengitarinya, maka pergerakan Sanusiyyah justru –dengan berangkat dari konsep yang 

sama–, berbanding terbalik dengan pemahaman fatalis sebelumnya. Karena itu, ditemukan 

fakta menarik bahwa pergerakan Sanusiyyah begitu aktif dalam merespons problematika 

keterbelakangan umat, dimulai dari aktifismenya mengusir imperialisme Barat melalui 

melalui proses-proses pendidikan komprehensif yang tak hanya memperbaiki aspek 

intelektual kognitif, namun juga turut melatih ketahanan jasmani hingga yang paling urgen 

adalah penguatan dimensi ruhani.  

Untuk menaikkan tingkat akselerasi penyebaran dakwah Islam pada masa awal 

perkembangannya, gerakan Sanusiyyah tak terlalu banyak bermanuver di wilayah politik 

praktis, melainkan lebih memfokuskan dirinya untuk mengedukasi masyarakat muslim 

melalui pendekatan-pendekatan sosio-intelektual yang dipadukan dengan metode penyucian 

jiwa berbentuk riyadlah dan mujahadah sebagai titik tumpunya. Sementara titik yang 

ditujunya adalah manifestasi keseimbangan holistik antara keyakinan, ritus, dan perilaku 

kesalahan sosial yang dapat memberikan kemanfaatan sedalam-dalamnya. Itulah mengapa 

perhatian tarekat Sanusiyyah terhadap pegerakan sosial apapun harus senantiasa 

berlandaskan ilmu yang baik dan benar, ibadah yang mukhlis, dan amal perbuatan yang 

rekonstruktif. 

Kecuali itu, langgam dasar interaksi sosial yang menjadi acuan gerakan sufisme 

Sanusiyyah adalah toleransi aktif-pasif, yang berarti mengandaikan adanya pengakuan 

intrinsik terhadap eksistensi varian pergerakan Islam lainnya secara harmonis. Karena itu, 



117 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

tak pernah ditemukan disepanjang sejarah pergerakan Sanusiyyah suatu tindakan persekusi 

yang menegasikan hak-hak eksistensial kelompok out gruop. Sebagai contoh, meskipun 

tarekat Sanusiyyah tak pernah bersepakat dengan konsep perjuangan yang dilakukan 

gerakan mahdiisme di wilayah Sudan, ia sekalipun tidak pernah melakukan konfrontasi 

langsung, baik berupa kontak fisik, maupun sekedar adu argumentasi intelektual. Yang 

dilakukannya justru kebalikannya; menghindari kontestasi terbuka dengan varian kelompok 

manapun atas dasar keberpihakannya terhadap persaudaraan Islam (ukhuwwah islamiyyah). 

Selain itu, simbol toleransi aktif lain dari tarekat Sanusiyyah dibuktikan dengan adanya 

ketentuan inklusif yang tak membatasi afiliasi para pesalik internal. Karena itu, hal yang 

lumrah belaka, bila seorang murid pada tarekat Sanusiyyah kala itu memiliki dualisme 

afiliatif  terhadap beberapa varian sufisme yang berlainan.  

Maka dapat dinyatakan bahwa perilaku sosial kalangan ikhwan tarekat Sanusiyyah 

dahulu sangatlah inklusif. Hal itu kemudian menjadi salah sekian indikator keberagamaan 

moderat yang sudah lama dipraktekkan secara faktual oleh gerakan sufisme Sanusiyyah. 

Tentu saja, praktek moderasi keberagamaan ini memiliki akar konseptual yang –sependek 

pengetahuan penulis–, dapat dilacak dari sistem paradigma berpikir yang melatarinya. Paling 

tidak, paradigma tersebut komposit dari beberapa ajaran Sanusiyyah paling mendasar; 

pertama, keterikatan yang konsisten terhadap dua sumber utama Islam yaitu; Al Qur’an dan 

As Sunnah, yang dikerangkai oleh rahasia perjalanan para awliya Allah swt; kedua, fleksibel 

dalam pemilahan pendapat fiqh ijtihadi dari para ulama madzhab; ketiga, pendekatan 

interaksi sosial integratif yang menjauhi perlawanan head to head yang bersifat konfrontatif; 

keempat, harmonisasi antar anasir Islam sebagai agama yang tak melulu memprioritaskan 

urusan ritus, namun juga mensinergikannya dengan upaya-upaya humanis yang harus 

melahirkan produk ilmiah-amaliah, baik dalam tataran individual maupun sosial; kelima, 

penolakannya terhadap penutupan pintu ijtihad yang berimplikasi buruk pada kemajuan 

peradaban Islam; keenam, ajakannya untuk mengeksternalisasikan nilai-nilai tasawuf positif 

dalam corak perilaku keberagamaan yang moderat (ex: melaksanakan prinsip ukhuwwah, 

zuhud, istiqamah dalam mengaplikasikan nilai-nilai luhur Islam dan lain seterusnya).   

 

Kesimpulan   

Dari paparan sebelumnya, maka penulis sementara waktu dapat memberi kesan tegas 

bahwa sufisme Sanusiyyah/Idrisiyyah bukanlah sebatas pemikiran ideologis yang 

mengalami keterputusan epistemologis dengan ranah aksiologisnya, melainkan lebih 

merupakan sebuah gerakan reformis komprehensif yang mejadikan semangat zamannya 



118 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 - 2044 

(geist) sebagai acuan metodis untuk melakukan perubahan sosial dalam segala aspek 

kehidupan manusia. Selain itu, pola keberagamaan yang ditunjukkan gerakan sufisme 

Sanusiyyah/Idrisiyyah menunjukkan konsistensinya dalam mengaplikasikan keseluruhan 

ajaran Islam, baik dilevel esoteris maupun eksoterik, secara kaffah. Totalitas inilah yang 

membuat model keberagamaannya menjadi cenderung moderat, tanpa harus ikut-ikutan 

mengorbankan prinsip-prinsip kesucian beragama pada aspek sosial yang profan. 

 

Referensi   

Amir, Z. A. (2003). Peta Islam Politik Pasca Soeharto. LP3ES. 

Azra, A. (1999). Islam Reformis; Dinamika Intelektual dan Gerakan. Raja Grafindo 
Pesrsada. 

Ibrahim, M. (2009). Al ‘Allamah Muhammad bin Ali As Sanusi Al Jazairi. Diwan Al 
Mathbu’at. 

Kriesi, H. (2004). Political Context and Opportunity. In The Blackwell Companion to Social 
Movements, Snow, S.A Soule, H. Kriesi (p. 70). Blackwell Publisihing. 

Kuru, A. (2020). Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan. Kepustakaan Populer 
Gramedia. 

Leeuw, G. Van der. (1986). Religion in Essence and Manifestation. Princeton University 
Press. 

Mahmud, Z. N. (1993). al-Ma’qul wa al-La Ma’qul fi Turatsina al-Fikri. Dar al-Syurûq. 
Muhtadi, B. (2011). Demokrasi Zonder Toleransi: Potret Islam Pasca Orde Baru, makalah 

yang dipresentasikan pada diskusi “Agama dan Sekularisme di Ruang Publik; 
Pengalamgan Indonesia. Komunitas Salihara. 

Opp, K. D. (2009). Theories of Political Protes and Social Movements: a Multidiciplinary 
Introduction, Critique, and Synthesis. Routledge. 

Qusyty, A. (n.d.). Naqd At Tasawwuf; As Salafiyyun wal Mutashawwifatu Fi Mishra. 
Madarat Lil Abhats wa Al Nasyr. 

Rahmat, I. M. (2004). Arus Baru Islam Radikal: Transmisi Revivalisme Islam Timur Tengah 
ke Indonesia. Erlangga. 

Shallabi, A. A. (1999). Al Harakah As Sanusiyyah Fi Libiya (1st ed.). Dar El Bayariq. 
Snow, D. (2004). Framing Process, Ideology and Discursive Fields. In The Blackwell 

Companion to Social Movements, Snow, S.A Soule, H. Kriesi. Blackwell Publisihing. 
Tilly, C. (1978). From Mobilization to Revolution. Addison-Weslye Publishing. 

Zawi, A. T. A. (2001). Alam Libia. Dar El Madar El Islamein. 

 
 


