
 

E-ISSN: 2808-2044  

Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam  
Volume 5, No 2, September 2025, hal 33- 57, Doi: 10.58572/hkm.v5i2.189 

 

Copyright: © 2025. The Authors. This is an open access article under the CC BY license. 

Available online at: https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia 

Jalan Pulang ke Fitrah: Pesan Sirrul Asrar bagi Generasi yang Lelah Mencari Diri  

 

 Faris Bahrul Ulum,1* Muhammad Syahrul Hasan,2   
1,2 Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia 

1farisbahrululum16@gmail.com , 2syaheerdconan547@gmail.com  

 

Received : 30/06/2025 Revised:20/08/2025 Approved:15/09/2025 

 

Abstract 

This article examines the teachings of Sirrul Asrar by Shaykh Abdul Qadir al-Jilani as a 

spiritual map for modern humans experiencing existential crises, a loss of meaning, and 

disconnection from their primordial nature (fitrah). The study employs a qualitative-descriptive 

method based on library research, utilizing a thematic-sufistic and reflective-contextual approach to 

key sections of the text, such as the concepts of wathan al-asli (the original homeland), asfal as-safilin 

(the lowest state of being), the fourfold structure of knowledge (shari‘ah, tariqah, ma‘rifah, and 

haqiqah), and the hierarchy of the human soul (jasmani, ruwani, sultani, and qudusi). The findings 

reveal that Sirrul Asrar is not merely a normative Sufi text, but offers existential therapy that guides 

the soul toward self-purification, awareness of divine unity (tawhid), and holistic spiritual restoration. 

The concept of thiflul ma‘ani the birth of true spiritual consciousness represents the culmination of 

this inner journey toward human authenticity. These teachings are highly relevant in addressing 

contemporary issues such as spiritual alienation, digital self-construction, value disorientation, and 

existential fatigue caused by a fast-paced, consumerist culture. Thus, this classical Sufi legacy is 

crucial to be revived as an alternative narrative and spiritual solution for modern individuals who 

have lost direction and connection to their existential roots. 

 

Keywords: Sirrul Asrar, existential tawhid, thiflul ma‘ani, spiritual crisis, contemporary Sufism 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji ajaran Sirrul Asrar karya Syekh Abdul Qadir al-Jailani sebagai peta 

spiritual bagi manusia modern yang mengalami krisis eksistensial, kehampaan makna, serta 

keterputusan dari akar fitrahnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif berbasis 

studi pustaka, dengan pendekatan tematik-sufistik dan reflektif-kontekstual terhadap bagian-bagian 

penting dalam kitab seperti konsep wathan al-asli, asfal as-safilin, struktur empat cabang ilmu 

(syariah, thariqah, marifah, dan haqiqah), serta hirarki ruh manusia (jasmani, ruwani, sultani, dan 

qudusi). Hasil kajian menunjukkan bahwa Sirrul Asrar tidak hanya merupakan teks normatif sufistik 

tetapi juga mengandung tawaran terapi eksistensial yang membimbing manusia menuju penyucian 

diri, kesadaran tauhid, dan keutuhan spiritual. Konsep thiflul ma‘ani sebagai lahirnya kesadaran 

ruhani sejati menjadi titik kulminasi dari perjalanan menuju hakikat manusia. Ajaran ini relevan 

https://doi.org/10.58572/hkm.v5i2.189
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:farisbahrululum16@gmail.com
mailto:syaheerdconan547@gmail.com


34 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

dalam menjawab problematika kontemporer seperti alienasi batin, pencitraan digital, disorientasi 

nilai, dan kelelahan spiritual akibat budaya instan dan konsumtif. Oleh karena itu, warisan sufistik 

klasik ini penting untuk dihadirkan sebagai narasi alternatif sekaligus solusi ruhani bagi manusia 

modern yang kehilangan arah dan akar eksistensinya. 

Kata Kunci: Sirrul Asrar, krisis identitas, tauhid eksistensial, peta ruh, sufisme kontemporer 

 

Pendahuluan  

Modernitas yang berpijak pada semangat rasionalitas dan sekularisasi telah 

mendorong kemajuan pesat dalam ilmu pengetahuan dan teknologi, membuka akses 

informasi secara luas, serta mempercepat transformasi dalam bidang komunikasi dan 

kehidupan sosial manusia (Rusydy, 2018, pp. 95–96). Meskipun perkembangan teknologi 

informasi membuka akses pengetahuan secara luas, realitasnya tidak selalu seiring dengan 

perkembangan kematangan spiritual dan emosional. Kondisi ini menjadi tantangan 

tersendiri bagi generasi muda, yang rentan mengalami krisis identitas di tengah derasnya 

arus informasi digital (Hernawati & Mulyani, 2023, pp. 12–13). Sebaliknya, fenomena 

seperti overthinking, krisis identitas, burnout eksistensial, hingga kekosongan makna 

menjadi wajah baru dari kegelisahan manusia modern. Banyak individu merasa “penuh” 

secara lahiriah, namun kosong dalam dimensi ruhaniyah. 

Gejala tersebut menunjukkan adanya keterputusan manusia modern dari akar 

eksistensialnya yakni fitrah sebagai bentuk kemurnian asal penciptaan. Dalam konteks 

inilah, ajaran-ajaran sufistik menemukan momentumnya kembali. Salah satu karya klasik 

yang relevan sebagai panduan perjalanan ruhani menuju fitrah adalah Sirrul Asrar karya 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani. Kitab ini tidak hanya berisi risalah tasawuf normatif, tetapi 

juga memuat peta perjalanan spiritual yang memandu manusia kembali ke wathan asli 

(tanah asal ruhani), melewati rintangan berupa kemerosotan moral (asfal as-safilin), serta 

menyusun ulang struktur pengetahuan yang menyentuh dimensi batin (ilmu janan) di 

tengah era banjir data dan informasi. 

Kajian terhadap Sirrul Asrar telah banyak dilakukan sebelumnya. Misalnya, 

penelitian oleh Shofwan (2022) menyoroti bagaimana tasawuf memandang rukun Islam 

sebagai perjalanan lahir dan batin menuju ma’rifatullah. Syariah ditekankan sebagai amal 

lahiriah, sementara thariqah lebih mengarah pada penyucian hati dan penghayatan spiritual, 

dengan tujuan akhir mencapai keislaman yang kaffah yang menyatukan dimensi fisik dan 

ruhani dalam ibadah. Di sisi lain, Irmansyah (2014) membahas dimensi syariah, thariqah, 

dan haqiqah sebagai satu kesatuan menuju kemaslahatan manusia. Praktik ibadah seperti 



35 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

thaharah dan shalat dianalisis dalam perspektif maqashid syariah menunjukkan bahwa 

konsep ibadah menurut Syekh Abdul Qadir al-Jailani selaras dengan upaya menjaga agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta. Selain itu, Kholifah (2021) menyoroti relevansi Sirrul 

Asrar dalam menghadapi problematika modernitas, khususnya degradasi moral akibat 

dominasi materialisme dan pragmatisme. Ia menegaskan bahwa konsep tasawuf akhlaqi 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani melalui tahapan takhalli, tahalli, dan tajalli tetap aktual 

sebagai solusi bagi krisis spiritual manusia modern yang terputus dari dimensi esoteris dan 

fitrah dirinya. 

Kendati demikian, kajian yang menghubungkan ajaran Sirrul Asrar dengan 

fenomena pencarian jati diri generasi digital serta krisis spiritualitas modern masih terbatas. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mengkaji kembali ajaran Sirrul Asrar dengan fokus 

pada relevansinya bagi generasi modern yang tengah mengalami kelelahan spiritual dan 

krisis makna. Artikel ini berupaya menghadirkan pendekatan reflektif agar warisan sufistik 

tersebut tidak sekadar menjadi wacana tekstual, melainkan menjadi tawaran solusi aplikatif 

bagi problematika kontemporer. Fokus utama diarahkan pada konsep wathan asli, asfal as-

safilin, tauhid sebagai pondasi keseimbangan hidup, serta struktur pengetahuan syariah, 

thariqah, ma’rifah, dan haqiqah sebagai kerangka untuk membangun kembali orientasi 

eksistensial manusia modern. 

Kontribusi utama dari penelitian ini terletak pada upaya membumikan khazanah 

sufistik klasik dalam konteks modernitas yang serba cair dan dangkal. Dengan 

menyuguhkan analisis kontekstual terhadap Sirrul Asrar, artikel ini diharapkan mampu 

menjadi jembatan pemahaman antara tradisi Islam klasik dengan realitas krisis spiritual 

manusia masa kini. Lebih jauh, penelitian ini diharapkan dapat menegaskan kembali 

pentingnya nilai-nilai fitrah sebagai kompas hidup di tengah arus globalisasi dan disrupsi 

digital yang kerap mengaburkan arah hakiki manusia. 

 

Metode Penelitian   

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang 

memanfaatkan sumber-sumber literatur sebagai data utama, seperti kitab Sirr al-Asrar, 

buku, jurnal ilmiah, dan dokumen akademik lainnya. Adapun pendekatan yang digunakan 

adalah analisis isi (content analysis), karena penelitian ini berfokus pada upaya memahami 

dan menginterpretasikan makna-makna yang terkandung dalam Sirr al-Asrar secara 

sistematis dan mendalam. Penelitian jenis ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan, 

melainkan berfokus pada eksplorasi dan analisis terhadap informasi yang tersedia di 



36 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

perpustakaan untuk menjawab permasalahan penelitian secara mendalam (Subagiya, 2023, 

p. 3) Dalam konteks ini, sumber utama penelitian adalah kitab Sirrul Asrar karya Syekh 

Abdul Qadir al-Jailani, yang dianalisis secara mendalam untuk mengungkap ajaran-

ajarannya mengenai perjalanan eksistensial manusia menuju fitrah sejati, konsep 

wathanuhul asli, asfal as-safilin, serta struktur ilmu yang mencakup syariah, thariqah, 

ma’rifah, dan haqiqah. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan sumber-sumber 

sekunder berupa buku-buku tasawuf, jurnal akademik, serta penelitian terdahulu yang 

relevan dengan pemikiran Syekh Abdul Qadir al-Jailani maupun isu-isu spiritualitas dan 

identitas manusia modern. Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif dengan pendekatan 

analisis isi (content analysis), yaitu menganalisis isi teks untuk memahami makna yang 

tersirat dan tersurat dalam narasi kitab. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

dokumentasi, yakni dengan mengumpulkan, membaca, dan mencatat isi dari sumber-

sumber yang dipilih. Analisis data dilakukan secara deskriptif-reflektif untuk mengaitkan 

isi kitab dengan realitas kontemporer, khususnya dalam memahami krisis identitas dan 

kelelahan spiritual generasi modern. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat 

menggali relevansi mendalam antara nilai-nilai sufistik dalam Sirrul Asrar dan tantangan 

eksistensial manusia masa kini. 

 

Hasil dan Pembahasan  

Biografi Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani(470–561 H / 1077–1166 M) adalah seorang ulama 

besar, sufi, dan pendakwah mazhab Hanbali yang berasal dari wilayah Jilan atau Kailan di 

Persia (kini Iran), di selatan Laut Kaspia. Ia dikenal luas sebagai pendiri tarekat Qadiriyah, 

salah satu tarekat sufi tertua dan paling berpengaruh dalam tradisi Islam. Nama lengkapnya 

adalah Abdul al-Qadir ibn Abi Salih Musa al-Jili dan dalam berbagai manuskrip Arab 

maupun non-Arab, namanya sering ditransliterasikan dengan beragam ejaan seperti al-

Gilani, al-Kilani, al-Jilani, atau Jeelani, disebabkan oleh perbedaan fonetik dalam bahasa 

Parsi yang tidak mengenal huruf “gāf” (huruf ‘g’). 

Syekh Abdul Qadir digelari Muhyiddin (Pembangkit Agama) karena perannya 

dalam menghidupkan kembali nilai-nilai keagamaan dan spiritualitas Islam pada masa 

keruntuhan moral masyarakat Muslim. Ia juga dianggap berada dalam jalur spiritual Junayd 

al-Baghdadi dan memiliki pengaruh besar terhadap para tokoh besar umat Islam seperti 

Nuruddin Zengi dan Salahuddin al-Ayyubi. 

 



37 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

Keturunan 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani memiliki nasab yang mulia dan dihormati. Dari pihak 

ayah, Abu Salih Musa al-Hasani, beliau merupakan keturunan dari Hasan binAli, cucu Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم dari putri beliau, Fatimah az-Zahra. Sedangkan dari pihak ibu, beliau juga 

memiliki garis keturunan dari Husen bin Ali. Dengan demikian, Syekh Abdul Qodir Al-

Jailani merupakan keturunan langsung dari Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم melalui kedua cucu beliau, 

Ḥasan dan Ḥusayn, yang menjadikannya sebagai seorang sayyid dari jalur nasab yang 

mulia. 

 

Pendidikan 

Masa kecil Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dihabiskan di tanah kelahirannya. Pada 

usia sekitar 18 tahun (tahun 1095 M), ia melakukan perjalanan ke Baghdad untuk menuntut 

ilmu. Di kota keilmuan ini, beliau belajar berbagai disiplin ilmu agama. Dalam bidang fikih 

(mazhab Hanbali), ia berguru kepada Abu Ali Al-Mukarrimi. Dalam ilmu hadis, beliau 

belajar kepada Abu Bakar bin Muzaffar. Sedangkan dalam tafsir al-Qur’an, ia menimba 

ilmu dari Abu Muhammad Ja’far. 

Untuk disiplin tasawuf, Syekh Abdul Qodir Al-Jailani menempuh pembinaan 

spiritual di bawah bimbingan Syekh Abul Khair Hammad bin Muslim Ad-Dabbas, seorang 

tokoh sufi terkemuka di Baghdad. Dari gurunya inilah Syekh Abdul Qodir Al-Jailani 

memperoleh fondasi kuat dalam spiritualitas Islam yang kelak membentuk ajaran-ajarannya 

yang mendalam sebagaimana tercermin dalam kitab Sirrul Asrardan karya-karyanya yang 

lain. 

 

Wathanuhul Asli dan Krisis Identitas Manusia Modern  

Kitab Sirrul Asrar karya Syekh Abdul Qodir Al-Jailani mengajak pembacanya 

merenungi asal-usul eksistensi manusia yang disebut sebagai wathan asli (kampung 

halaman ruhani). Menurut beliau, manusia memiliki dua sisi keberadaan: lahiriah dan 

ruhaniah. Secara lahiriah, manusia seragam dalam struktur fisik dan kebutuhan dasar 

namun secara ruhani, setiap individu menempuh perjalanan unik yang memerlukan 

pendekatan spiritual sesuai kondisi batinnya. Oleh karena itu, manusia diajak untuk kembali 

ke wathan asli yakni titik asal ruh yang bersumber dari Allah. Jalan kepulangan ini tidak 

bersifat instan, melainkan melalui proses bertahap melalui syariah, thariqah, dan ma’rifah. 

Pemikiran ini juga selaras dengan sebuah ungkapan yang dinisbatkan kepada Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم: 



38 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

الجامعة معرفة الحق إذا عمل بلا رياء ولا سمعة  الحكمة  

Artinya: “Hikmah yang menyeluruh adalah mengenal al-Haqq (kebenaran), lalu 

beramal tanpa riya dan tanpa mencari popularitas.” 

Ungkapan ini memang sering dikutip dalam tradisi tasawuf, namun menurut 

penjelasan pentahqiq, teks tersebut hanya disebutkan oleh al-Qasyani dalam al-Istilahat 

(hlm. 63) tanpa status marfu‘, sehingga lebih tepat dipahami sebagai hikmah sufistik 

daripada sebagai dalil normatif syariat. 

Konsep ini menjadi sangat relevan dalam menjawab krisis identitas manusia 

modern. Di tengah dominasi gaya hidup materialistik, tekanan sosial, dan derasnya arus 

informasi, banyak individu mengalami keterasingan dari jati dirinya. Manusia modern 

sibuk membentuk citra diri untuk konsumsi publik, namun kehilangan makna sejati 

keberadaannya. Seperti dijelaskan Imron (Imron, 2018), kondisi ini mengakibatkan 

kekosongan makna dan kelelahan eksistensial yang mendalam. Ajaran Sirrul Asrar 

menegaskan bahwa identitas sejati tidak dibangun dari validasi dunia luar, melainkan dari 

kesadaran akan asal dan tujuan hidup. Kembali ke wathan asli adalah proses mengenal diri, 

membersihkan jiwa, dan menyusun ulang keutuhan identitas spiritual yang tercerai-berai 

oleh arus zaman. 

Menurut Syekh Abdul Qodir dalam kitabnya Sirrul Asrar, jalan untuk kembali ke 

asal-usul keberadaan ruhani manusia harus ditempuh melalui tiga tahapan. Pertama, dengan 

menjalani syariah secara konsisten sebagai bentuk ketaatan lahiriah. Kedua, melalui 

thariqah yaitu proses pensucian diri dari ego, hawa nafsu, dan segala bentuk kepalsuan 

yang menutupi haqiqah diri. Ketiga, memasuki wilayah ma‘rifat yakni tahap di mana 

seseorang mencapai pengenalan yang sejati terhadap Tuhannya. Perjalanan ini tidak 

berhenti pada aspek luar (eksoteris) semata tetapi merupakan proses pengosongan dari 

identitas palsu dan ilusi duniawi, hingga ruh menjadi jernih sebagaimana fitrah awalnya. 

Sebelum menjelaskan tahapan perjalanan spiritual, Syekh Abdul Qadir al-Jailani 

terlebih dahulu menekankan keluhuran asal penciptaan ruh manusia di alam Lahut. Sejak 

awal, ruh telah dianugerahi potensi besar untuk mengenal Tuhan, namun kebanyakan 

manusia tidak menyadarinya karena terikat pada dimensi yang rendah. Dalam kerangka 

ajarannya, syariah berhubungan dengan ruh jasmani, thariqah dengan ruh ruwani, ma‘rifah 

dengan ruh sultani, dan haqiqat dengan ruh qudsi. Keempat dimensi ruh ini berpuncak pada 

tiflul ma‘ani, yakni inti kesadaran ruhani yang berfungsi sebagai penerima sekaligus 

penyampai informasi antara Allah dan insan (Arief, 2022). Karena itulah, sebagian besar 



39 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

manusia yang hanya mengaktifkan fungsi ruh jasmaninya akan mengalami 

ketidakseimbangan dan terhalang untuk benar-benar mengenal Allah. 

 

Setelah menjelaskan dasar tersebut, Syekh Abdul Qadir al-Jailani menguraikan tiga 

tahapan utama dalam perjalanan spiritual. Pertama, menjalankan syariah secara konsisten 

sebagai bentuk ketaatan lahiriah. Kedua, menempuh thariqah, yaitu proses pensucian diri 

dari ego, nafsu, dan kepalsuan duniawi. Ketiga, mencapai ma‘rifah, yakni pengenalan sejati 

terhadap Allah yang menembus dimensi intelektual menuju penyaksian batin. Ketiga 

tahapan ini menjadi jalan pemulihan ruhani yang menyeluruh sekaligus proses 

pengosongan diri dari segala bentuk ilusi ke-aku-an hingga kembali kepada fitrah awal. 

Hasil dari perjalanan ruhani ini digambarkan oleh Syekh Abdul Qadir al-Jailani 

sebagai tiga tingkatan kebahagiaan spiritual: Surga Ma’wa (ketenangan batin), Surga Na‘im 

(keridaan ilahi), dan Surga Firdaus (puncak penyatuan ruhani dalam cahaya nama dan sifat 

Allah). Tingkatan ini berkaitan dengan kualitas kesadaran manusia dalam menjalani 

syariah, thariqah, dan ma’rifah. Tujuan akhirnya adalah kehampiran total kepada Allah, di 

mana ego manusia larut dalam kesadaran tauhid yang murni. Nabi Muhammad  صلى الله عليه وسلم 

merangkum proses ini dalam sabdanya: 

 الحكمة الجامعة معرفة الحق والعمل بها ومعرفة الباطل وتركه 

Artinya: “Hikmah yang menyeluruh adalah mengenal kebenaran dan 

mengamalkannya, serta mengenal kebatilan dan meninggalkannya.” 

Dalam konteks modern, konsep-konsep ini dapat dibaca sebagai metafora untuk tiga 

dimensi pemulihan manusia dari krisis eksistensial. Tahapan syariah merepresentasikan 

kebutuhan akan struktur lahiriah aturan, keteraturan, dan kedisiplinan yang menjaga 

manusia dari kekacauan hidup tanpa arah. Di tengah budaya instan yang menuntut segala 

sesuatu serba cepat dan instan, manusia modern kerap terjebak dalam pola hidup yang 

dangkal dan kehilangan arah spiritual (Syam, 2020, p. 1). Budaya ini menciptakan ruang 

kosong dalam jiwa manusia karena lebih menekankan pada pemenuhan kebutuhan material 

daripada pencarian makna hidup yang hakiki. Akibatnya, krisis identitas dan eksistensial 

menjadi keniscayaan di tengah masyarakat yang kehilangan relasi dengan nilai-nilai fitrah 

dan transendensi. Kemudian thariqah melambangkan proses penyembuhan batin, yaitu 

perjuangan melawan egoisme, pencitraan palsu, dan dominasi hawa nafsu yang banyak 

mengisi ruang identitas manusia modern. Dalam dunia yang penuh kebisingan informasi 

dan tekanan sosial, thariqah menjadi ruang kontemplatif yang menuntut keheningan dan 



40 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

kesungguhan dalam membersihkan hati. Sedangkan ma’rifat menjadi representasi dari 

kesadaran transenden yaitu tahap di mana manusia menemukan makna hidup yang lebih 

dalam, tak lagi terikat pada hal-hal superfisial, melainkan hidup dalam orientasi tauhid yang 

utuh. Ketika banyak individu hari ini mengalami kekosongan makna, ma’rifat memberi 

arah pulang ke dalam kesadaran bahwa hidup adalah medan untuk mengenal dan kembali 

kepada Tuhan.  

Lebih jauh, Syekh Abdul Qadir al-Jailani menyebut bahwa orang-orang yang 

mencapai kesadaran tertinggi disebut ‘alim haqiqi, yaitu mereka yang tidak hanya 

memahami haqiqat secara konseptual, tetapi juga mengalaminya melalui dzikir khafi (dzikir 

rahasia). Dzikir ini bukan sekadar ritual lisan, melainkan kesadaran batin yang 

membimbing ruh untuk tetap terhubung dengan Allah bahkan ketika jasad tertidur. Dalam 

pandangan ini, tidur bukan semata istirahat, melainkan kesempatan bagi ruh untuk kembali 

sejenak ke asalnya, sebagaimana ditegaskan dalam Sirr al-Asrar: 

ورجوع الإنسان الخاصّ ووصوله إلى وطنه وهو القربة بعلم الحقيقة، وهو التوحيد في عالم اللّاهوت في عالم  

خيالته في الّدنيا، بسبب عبادته سواء كان نائما أو غيره، بل إذا نام الجسد وجد القلب فرصة فيذهب إلى وطنه 

 الأصلي إمّا بكليّّته، أو بجزئيته

Pemahaman ini sejalan dengan firman Allah dalam Surah az-Zumar ayat 42: 

اَ ا ىتِِ قضَٰى علَيَْا سِكُ ال ىتِِا لمَا تمَُتا فِيا مَناَمِهَاۚ فيَُما تِِاَ وَال َ مَوا افُسَ حِيْا انَ ُ يتَوََفَّى الْ ىٓ  الَلّٰه رى اخُا سِلُ الْ تَ وَيُرا لامَوا

نَ  ىتَفكَىرُوا مٍ ي ِّقوَا يىتٍ ل لَِِ لَاى ىۗ اِنى فِيا ذى سَمًّ ٓ اجََلٍ مُّ ۝٤٢اِلىى  

Artinya: “Allah mewafatkan jiwa (manusia) pada saat kematiannya dan 

(mewafatkan pula) jiwa yang belum mati ketika dalam tidurnya. Maka Dia tahan jiwa 

(orang) yang telah Dia tetapkan kematiannya dan Dia lepaskan jiwa yang lain sampai 

waktu yang ditentukan. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda 

(kebesaran Allah) bagi kaum yang mau berpikir.” (QS. az-Zumar [39]: 42) 

Dalam ayat ini, Allah menjelaskan salah satu bentuk kekuasaan-Nya yang agung 

dan sifat-Nya yang penuh hikmah. Allah menggenggam jiwa manusia pada saat 

kematiannya dengan memutus hubungan antara ruh dan jasad secara total, serta 

menggenggam jiwa orang yang sedang tidur dengan tetap mempertahankan keterhubungan 

antara ruh dan jasadnya, meskipun ia tidak lagi sepenuhnya mengendalikan raganya. Allah 

menahan jiwa orang yang telah ditetapkan kematiannya, dan mengembalikan jiwa orang 

yang masih hidup ke dalam tubuhnya hingga batas waktu yang ditentukan. 



41 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

Fenomena tidur ini dijelaskan Nabi Muhammad saw dalam sabdanya: “   تنام عيناي ولا

 Hadis ini menunjukkan bahwa dzikir tetap .(Mataku tidur, tetapi hatiku tidak tidur) ”ينام قلبي

berlangsung di bawah alam sadar. Karena itu, mimpi seorang mukmin dapat menjadi sarana 

memperoleh faidah spiritual, perjumpaan dengan ruh-ruh suci, penerimaan ilmu, ilham, 

bahkan wahyu bagi para nabi. 

Penafsiran para ulama terhadap ayat ini menunjukkan kedalaman makna spiritual 

yang terkandung di dalamnya. Dalam salah satu riwayat dari Ibnu ‘Abbas, dijelaskan bahwa 

dalam diri manusia terdapat dua unsur penting yaitu nafs (jiwa) dan ruh (ruh) yang 

hubungannya diibaratkan seperti cahaya matahari yang terpancar. Jiwa memiliki fungsi 

berpikir dan memilih, sementara ruh adalah unsur yang memberi kehidupan dan 

menggerakkan tubuh. Ketika seseorang meninggal, kedua unsur ini dicabut seluruhnya. 

Namun saat tidur, hanya jiwanya saja yang “dimatikan” sementara ruh tetap berada dalam 

tubuh, tetapi dalam keadaan yang tidak sadar penuh. Hal ini menggambarkan bahwa tidur 

merupakan bentuk kematian kecil (al-mawt as-sughra), suatu keadaan liminal yang 

membuka akses ruhani kepada alam yang lebih tinggi. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga memberikan perhatian khusus terhadap keadaan ruh saat tidur 

melalui doa dan nasihat yang diriwayatkan dalam hadis-hadis sahih. Dalam riwayat al-

Bukhari dan Muslim, Rasulullah bersabda: 

إِ  بِدَاخِلََِ  هُ  فلَايَنافُضا فِرَاشِهِ  إِلَى  أَحَدُكُُا  أوََى  إِذَا   : َ وَسَلمى هِ  علَيَا  ُ اللّٰه صَلَّى   ِ اللّٰه لُ  رَسُوا يلََِّ  قاَلَ  يا  ِ الَّى فِهِ  )طَرا زَارِهِ 

هِ، ثُُى لا  رِيا مَا خَلفََهُ علَيَا ىهُ لَا يدَا فعَُهُ، إِنا  الاجَسَدَ وَيلَِيا الاجَانِبِ االَأيامَنِ( فإَِن كَ أرَا ِ تُ جَنابِيا وَ بِِسما ا وَضَعا كَ رَبِِّّ ِ يَقُلا بِِسما

.)رواه البخار  َ الِحِيْا فظَُ بِهِ عِبَادَكَ الصى هاَ بِمَا تََا فَظا سَلاتََاَ فاَحا هاَ، وَإِنا أرَا حََا سِِا فاَرا سَكاتَ نفَا  ى ومسلم( أمَا

Artinya: "Jika salah seorang di antara kalian hendak tidur, hendaklah ia meniup 

bagian dalam pakaiannya, karena ia tidak mengetahui apa yang terjadi padanya. 

Kemudian hendaklah ia mengucapkan: ‘Ya Tuhanku, dengan nama-Mu aku letakkan 

lambungku ini, dan dengan nama-Mu pula aku mengangkatnya. Jika Engkau menahan 

jiwaku, maka sayangilah dia. Dan jika Engkau mengembalikannya, maka jagalah dia 

sebagaimana Engkau menjaga hamba-hamba-Mu yang saleh." (Riwayat al-Bukhārī dan 

Muslim) 

Hadis ini tidak hanya mengajarkan adab tidur, tetapi juga menunjukkan kesadaran 

bahwa tidur adalah momen ketika ruh berpotensi kembali kepada asalnya atau ditahan oleh 



42 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

Allah.  

Fenomena ini menjadi sangat relevan jika dikaitkan dengan realitas manusia modern 

yang sering kali merasa lelah secara mental dan emosional, namun tidak mampu 

menjelaskan akar kelelahan tersebut. Dalam perspektif Sirrul Asrar, kelelahan semacam ini 

bukan sekadar akibat tekanan fisik atau beban sosial melainkan merupakan ekspresi dari 

jiwa yang tertahan dan tidak tersambung dengan asal ruhaniahnya yakni Tuhan. Ruh yang 

terhalang untuk kembali kepada wathan asli mengalami kegelisahan batin yang dalam, 

meski secara lahiriah manusia tampak aktif dan berfungsi normal. Dalam kondisi seperti 

ini, yang dibutuhkan bukan pelarian atau pengalihan perhatian, melainkan proses 

pengenalan diri sejati sebagai langkah awal penyembuhan spiritual. Salam kaca mata 

sufistik, krisis psikologis dan kelelahan batin yang banyak dialami generasi modern bukan 

sekadar masalah medis atau sosial, tetapi juga panggilan untuk kembali menyadari asal, 

arah, dan tujuan eksistensi manusia yang sejati. 

Di tengah dunia yang menekankan kompetisi, performa, dan konstruksi pencitraan 

diri, ajakan Syekh Abdul Qodir Al-Jailani untuk menanggalkan ego dan kepalsuan menjadi 

pesan kontemplatif yang begitu relevan. Dalam Sirrul Asrar, beliau menekankan bahwa 

kedekatan sejati dengan Allah tidak tampak pada gemerlap lahiriah atau pengakuan sosial, 

melainkan pada keheningan batin dan keikhlasan yang tersembunyi. Orang-orang yang 

benar-benar dekat dengan Allah, menurut beliau adalah mereka yang tidak dikenal oleh 

banyak orang, tidak menonjolkan diri, dan hidup dalam kesederhanaan, merekalah yang 

beliau sebut sebagai “Wali Allah” yang hanya dikenali oleh hati para pecinta sejati. Ini 

merupakan kritik tajam terhadap budaya modern yang kerap mengukur keberhasilan dari 

aspek permukaan, penampilan, popularitas, dan pencapaian materi bukan dari kedalaman 

ruhani dan keikhlasan dalam pengabdian.  

 

Asfal As-Safilin dan Degradasi Moral dalam Era Digital 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar menjelaskan bahwa ruh suci 

merupakan ciptaan paling sempurna yang pertama kali diciptakan dalam kedekatan dengan 

Zat Allah Yang Maha Kuasa. Atas kehendak-Nya, ruh tersebut diturunkan melewati 

berbagai alam dari alam akal, alam nama dan sifat Ilahi hingga ke alam fisik yaitu dunia 

kebendaan yang merupakan tingkat paling rendah (asfal as-safilin). Penurunan ini bukan 

untuk merendahkan derajat ruh melainkan untuk mengujinya agar mampu kembali menuju 

kedudukan asalnya bahkan dalam balutan tubuh jismani. 

Dalam proses penurunannya ke dunia, ruh dibungkus oleh lapisan fisik yang kasar 



43 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

agar dapat berinteraksi dengan alam kebendaan tanpa merusaknya. Tubuh menjadi medium 

agar ruh mampu menjalani kehidupan duniawi, namun pada saat yang sama juga menjadi 

ujian bagi ruh itu sendiri. Syekh Abdul Qadir al-Jailani menjelaskan:  

لزيادة   الأسفل  إلى  يردّه  أن  أراد  ثُ  اللّاهوت  عالم  في  تقويم  أحسن  في  القدسّي  الرّوح  تعالى  الّلّٰ  خلق  لماّ 

 الأنس يةّ والقربيّة 

“Ketika Allah menciptakan ruh qudsi dalam bentuk yang sebaik-baiknya di alam 

Lahut, kemudian Dia menurunkannya ke tempat yang rendah agar bertambah keakrabannya 

(unsiyyah) dan kedekatannya (qurbiyyah)”. Dengan kata lain, dunia bukanlah tujuan akhir 

kehidupan, melainkan tempat ujian bagi manusia untuk mengasah jiwa dan memperbanyak 

amal. Ia hanyalah jalan menuju kehidupan yang lebih kekal, di mana ruh dituntut untuk 

terus bertumbuh dan mendekat kepada Tuhan, meskipun harus menghadapi berbagai 

rintangan berupa nafsu, godaan, dan keterikatan pada kenikmatan duniawi. 

Konsep asfal as-safilin ini menjadi sangat relevan saat dikaitkan dengan kondisi 

manusia modern yang mengalami kehampaan spiritual akibat dominasi budaya 

materialisme, sekularisme, dan konsumtivisme. Dunia digital, meskipun menghadirkan 

kemudahan dan konektivitas, justru mempercepat keterasingan manusia dari fitrahnya. 

Hedonisme, pencitraan palsu, dan ketergantungan terhadap validasi sosial adalah bentuk 

keterjatuhan kontemporer. Identitas manusia modern tidak lagi ditentukan oleh nilai-nilai 

spiritual, tetapi oleh algoritma dan citra eksternal yang dangkal, yang mengindikasikan 

amnesia spiritual seperti disebutkan oleh Nasr sebagai malady of amnesia atau penyakit 

lupa diri (Irawan, 2019, pp. 44–45). 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani menjelaskan bahwa meski ruh manusia telah dibalut 

oleh jasad, ia tetap membawa benih kesatuan Ilahi. Benih itu ditanamkan dalam hati dan 

disirami dengan zikrullah serta amal saleh, hingga tumbuh menjadi pohon tauhid yang 

akarnya menghunjam kuat dan cabangnya menjulang ke langit ma‘rifat, sebagaimana 

firman Allah:  

وأنبت فيْا شجرة التوّحيد، أصلها ثابت في الأرض السّابعة، بل في تَت الثّّى، وفرعها في السّماء السّابعة، 

ماءِ  بل إلى ما فوق العرش كما قال الّلّٰ تعالى عُها فِي السى لُها ثابِتٌ وَفرَا  .( 24)إبراهيم: الآية  كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصا

“(Perumpamaan kalimat yang baik) bagaikan pohon yang baik, akarnya teguh dan 

cabangnya menjulang ke langit” (QS Ibrahim: 24). Dalam Sirrul Asrar disebutkan “Dan 



44 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

Allah menumbuhkan di dalamnya pohon tauhid, akarnya tertancap di bumi ketujuh bahkan 

di bawah tanah, sedangkan cabangnya menjulang ke langit ketujuh bahkan di atas ‘Arsy”. 

Namun dalam konteks modern, hati manusia sering kali tertutup oleh kelalaian dan 

keasyikan terhadap dunia, sehingga benih itu gagal tumbuh. Akibatnya, manusia hidup 

dalam ilusi, kehilangan arah, dan mengalami kehampaan eksistensial. Jalan keluarnya, 

sebagaimana ditegaskan Syekh Abdul Qadir al-Jailani اعلم أنّ المراتب المذكورة لا تَصل إلّا بِلتوّبة 

أهلها من  وبِلتلّقيْ  لنصّوح   tidak akan tercapai kecuali melalui taubat nashuha dan talqin dzikir 

dari ahlinya (mursyid) 

Degradasi moral terlihat jelas dalam cara manusia menyikapi hidup menjadikan 

kesuksesan materi sebagai ukuran nilai, mengabaikan akhlak demi popularitas, dan 

menukar ketenangan batin dengan hiruk-pikuk konsumsi. Dalam Sirrul Asrar, Syekh Abdul 

Qodir mengingatkan bahwa setiap manusia akan dimintai pertanggungjawaban atas urusan 

dirinya sendiri. Swebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an Surah al-‘Adiyat ayat 9  

رِِۙ   ثَِّ مَا فَِّ الاقُبُوا لَمُ اِذَا بعُا رِِۙ   ۝٩افَلََا يعَا دُوا لَ مَا فَِّ الصُّ  ۝١٠وَحُصِّ

Artinya: “Maka, tidakkah dia mengetahui (apa yang akan dialaminya) apabila dikeluarkan 

apa yang ada di dalam kubur (9) dan ditampakkan apa yang tersimpan di dalam dada? 

(10)” 

 Dalam tafsir Ibnu Katsir, surah Al-‘Ādiyāt ayat 9 dan 10 menjelaskan bahwasannya 

pada hari kiamat kelak, seluruh isi kubur akan dibangkitkan dan apa yang tersembunyi 

dalam dada manusia akan diperjelas dan ditampakkan. Ayat ini menjadi peringatan keras 

bagi manusia agar tidak lalai terhadap kehidupan akhirat karena semua amal perbuatan 

bahkan niat dan isi hati yang terdalam akan diungkap dan diperhitungkan oleh Allah (Tafsir 

Ibnu Katsir Surat Al-’Adiyat, Ayat 1-11, 2015). 

Syekh Abdul Qodir juga menggambarkan tubuh manusia sebagai pasar tempat 

berbagai ruh melakukan “perdagangan” dengan keuntungan dan kerugian yang berbeda. Ini 

menggambarkan dinamika batin manusia dalam kehidupan sehari-hari ada ruh kehidupan, 

ruh akal, ruh suci yang saling berinteraksi di dalam satu tubuh. Bila ruh suci tidak diberi 

ruang untuk menuntun, maka dominasi akan diambil alih oleh dorongan nafsu dan insting 

rendah, yang mengarahkan manusia kepada kerugian batin, sekalipun tampak berhasil 

secara lahiriah.  

Dalam konteks dunia modern yang terdigitalisasi, Henri Nouwen menegaskan 



45 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

bahwa ketergantungan manusia terhadap perangkat digital secara bertahap mengalihkan 

perhatian mereka dari kebutuhan untuk merefleksikan diri. Akibatnya, manusia kehilangan 

kemampuan kontemplatif, terputus dari pengalaman keheningan batin, dan mengalami 

disorientasi dalam memahami arah hidupnya (Saputra, 2024, p. 158). Ruh yang seharusnya 

menjadi penuntun menuju Allah justru dikaburkan oleh ekspektasi sosial, opini publik, dan 

ketergantungan pada gawai. Dalam situasi seperti ini, asfal as-safilin bukan lagi sekadar 

konsep metafisik, melainkan kondisi nyata yang dialami manusia setiap hari, hidup tanpa 

orientasi ruhani, tertawan oleh citra palsu, dan menjauh dari kesadaran tauhid. 

Namun demikian, Sirrul Asrar juga menghadirkan harapan. Turunnya ruh ke dunia 

bukan untuk terperosok selamanya melainkan untuk kembali naik ke derajat asalnya. 

Kesadaran akan posisi rendah ini justru menjadi titik tolak untuk bangkit. Melalui 

penyucian hati dan dzikir yang ikhlas, manusia dapat menapaki jalan tauhid, dan 

menjadikan asfal as-safilin sebagai awal pendakian menuju maqam al-qurb (kedekatan 

kepada Allah). Sebagaimana Syekh Abdul Qodir memberi kita kerangka sufistik yang tidak 

hanya menjelaskan sebab keterjatuhan manusia, tetapi juga membuka jalan pemulihan 

spiritual yang relevan bagi zaman digital. Ia tidak memandang dunia sebagai musuh, 

melainkan sebagai ladang ujian, tempat ruh diuji dan diarahkan untuk kembali ke fitrahnya. 

 

Ruh, Ilmu dan Ma’rifat sebagai Peta Spiritualitas dalam Sirrul Asrar 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar memaparkan struktur spiritual 

manusia melalui penjelasan tentang tempat dan fungsi berbagai jenis ruh dalam tubuh. 

Penjelasan ini bukan sekadar metafisika abstrak, melainkan peta ruhani yang sangat 

sistematis dan reflektif. Setiap jenis ruh (ruh jismani, ruh ruwani, ruh sultani, dan ruh 

qudusi) menempati posisi yang berbeda dalam tubuh dan memiliki fungsi spiritual 

tersendiri. Pusat dari semua aktivitas ruhani ini adalah hati, yang dalam pandangan sufistik 

merupakan wadah utama dari pengetahuan sejati dan tempat bersatunya kehendak, cinta, 

dan pengenalan terhadap Tuhan. 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani menjelaskan bahwa ruh jasmani bersemayam di dalam 

dada dan berhubungan langsung dengan pancaindra, sehingga berkaitan erat dengan urusan-

urusan syariah. Ia berfungsi sebagai dasar keteraturan lahiriah manusia dan menjalankan 

segala perintah agama tanpa mencampurkannya dengan unsur kemusyrikan. Dalam Sirrul 

Asrar ditegaskan 

 



46 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

وحانوت الرّوح  .  وحانوت الرّوح السّلطانّي الفؤا.    وحانوت الرّوح الرّوانّي القلب.  فحانوت الرّوح الجسمانّي البدن

  القدسّي في السّّ 

“Tempat ruh jasmani adalah jasad, tempat ruh ruwani adalah hati, tempat ruh sultani 

adalah fu’ad, dan tempat ruh qudsi adalah sirr (rahasia terdalam)”. Dengan demikian, ruh 

jasmani tunduk kepada hukum-hukum lahiriah syariah dan beramal secara murni demi 

Allah semata. Hal ini sesuai dengan firman Allah Swt. dalam Surah Al-Kahfi ayat 110: 

“…dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu dalam beribadah kepada 

Tuhannya.” Juga sejalan dengan sabda Nabi Muhammad Saw.: “Sesungguhnya Allah itu 

Witir (Maha Tunggal) dan Dia mencintai witir” yang dimaknai sebagai keikhlasan dalam 

beramal tanpa riya, tanpa keinginan untuk dilihat atau didengar oleh manusia. 

Petunjuk Ilahi kepada ruh jismani menghasilkan suasana batin yang mampu 

menyaksikan bukti-bukti kewujudan Allah di alam nyata, merasakan sifat-sifatNya, 

menyadari kesatuan dalam keberagaman, serta memahami haqiqah di balik segala sesuatu 

yang tampak. Kedekatan dengan Sang Pencipta menjadi ganjaran atas kebaikan yang 

dilakukan dengan ikhlas tanpa mementingkan diri sendiri. Meski begitu, semua pengalaman 

tersebut masih berada dalam lingkup alam dari bumi hingga langit. Bahkan berbagai bentuk 

kekeramatan seperti berjalan di atas air, terbang di udara, mempercepat langkah, mendengar 

suara dari kejauhan, melihat gambaran, hingga membaca fikiran tersembunyi pun termasuk 

dalam lingkup alam dunia. Ganjaran lainnya juga dijanjikan di akhirat dalam bentuk 

kenikmatan seperti surga, pelayan-pelayan, bidadari, susu, madu, arak, dan lain sebagainya. 

Semua itu merupakan balasan atas amal kebaikan manusia yang lahir dari ketaatan kepada 

syariah. 

Di tingkat yang lebih dalam, terdapat ruh ruwani yang bermukim di hati, bertugas 

mengenali jalan-jalan keruhanian. Ruh ini tidak berbicara dengan huruf atau suara tetapi 

menyaksikan makna-makna batin secara langsung. Sebagaimana firman Allah dalam surat 

Al-Isra ayat 110 

هَرا بِصَلَاتِ  ۚ وَلَا تََا نٰى اۤءُ الاحُسا َ اسَما ا فلََهُ الْ عُوا ا تدَا نَۗ ايَاًّ مى ى حَا عُوا الرى َ اوَِ ادا عُوا اللّٰه كَ وَلَا تَُُافِتا بِهاَ وَاباتَغِ  قُلِ ادا

لَِِ سَبِيالًا  َ ذى  ۝١١٠ بيَْا

 Artinya: “Katakanlah (Nabi Muhammad), “Serulah ‘Allah’ atau serulah ‘Ar-

Rahman’! Nama mana saja yang kamu seru, (maka itu baik) karena Dia mempunyai nama-



47 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

nama yang terbaik (Asmaulhusna). Janganlah engkau mengeraskan (bacaan) salatmu dan 

janganlah (pula) merendahkannya. Usahakan jalan (tengah) di antara (kedua)-nya!.”  

Firman Allah Swt. dalam Surah Al-Kahfi ayat 110 mengisyaratkan bahwa tugas 

utama manusia di dunia ini adalah mengesakan Allah dalam seluruh aspek ibadah, tanpa 

menyekutukan-Nya dengan apa pun. Menurut Syekh Abdul Qodir al-Jailani, tugas ini 

terwujud melalui kesadaran batin yang mendalam terhadap nama-nama Allah yang menjadi 

inti dari pengetahuan ma’rifat. Pengetahuan ini bukan sekadar hafalan lahiriah, melainkan 

pengalaman ruhaniah yang menuntun manusia mencapai makam ma’rifat yakni tingkat 

kedekatan dengan Allah yang dibangun atas pengenalan terhadap nama-nama-Nya yang 

agung. Dalam sabda Nabi Muhammad Saw.: “Sesungguhnya Allah memiliki sembilan 

puluh sembilan nama; barang siapa menghafalnya (mempelajarinya), maka ia akan masuk 

surga” menunjukkan bahwa pengenalan terhadap Asmaul Husna merupakan jalan spiritual 

menuju keselamatan akhirat. 

Lebih lanjut dijelaskan bahwa dua belas dari nama-nama Ilahi tersembunyi dalam 

kalimat tauhid Lā ilāha illā Allāh yang terdiri dari dua belas huruf, dan setiap huruf menjadi 

wadah bagi satu nama Ilahi dalam perkembangan hati manusia. Nama-nama ini terdistribusi 

pada empat alam perjalanan ruh alam mulk, malakut, jabarut, dan lahut masing-masing 

memuat tiga nama Ilahi yang berbeda. Dalam tahapan ini, Allah mengikat hati para kekasih-

Nya dengan kasih sayang melalui pengenalan nama-nama-Nya yang suci, sebagaimana 

firman-Nya: 

 

 ُ ىخِرَةِۚ وَيضُِلُّ اللّٰه
ا ايَا وَفَِّ الْ ن وةِ الدُّ لِ الثىابِتِ فَِّ الاحَيى ا بِِلاقوَا مَنوُا يانَ اى ِ ُ الَّى ِّتُ اللّٰه ُ مَا يثُبَ ۗ وَيفَاعَلُ اللّٰه َ لِمِيْا الظه

   ٧ ۝ ࣖيشََاۤءُ 

Artinya: “Allah meneguhkan orang-orang yang beriman dengan ucapan yang teguh 

dalam kehidupan di dunia dan di akhirat. Allah menyesatkan orang-orang yang zalim, dan 

Allah berbuat apa yang Dia kehendaki.” (QS. Ibrahim: 27). 

Ruh ruwani berfungsi sebagai penghubung antara kehidupan batin dan kesadaran 

ruhani. Dalam maqam ini, ruh mengalami kesaksian terhadap alam malaikat, menyaksikan 

cahaya, para penghuninya, dan suasana surgawi yang murni. Bahasa ruh ini adalah bahasa 

batin, tanpa huruf dan tanpa suara, namun sarat makna dan penuh rahasia. Perhatiannya 

selalu terarah pada makna-makna tersembunyi dan isyarat ilahiah yang tidak terjangkau 

oleh akal biasa. Kelak, tempat kembalinya ruh ini adalah surga Na‘im, taman kebahagiaan 



48 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

yang dijanjikan Allah sebagai ganjaran bagi ruh-ruh yang telah tersucikan dan sampai 

kepada hakikat ma’rifat. 

Selanjutnya, ruh sultani berada di pusat hati (jantung spiritual), yaitu tempat 

kenikmatan ma’rifat. Ia senantiasa mengamalkan Asma’ Arba’ah secara terus-menerus 

melalui lisan hati. Hal ini sejalan dengan sabda Rasulullah SAW: 

رواه ابن أبِّ شيبة في   .العلم علمان علم بِللسان فذالِ حجة الله علَّ خلقه، و علم بِلجنان وذالِ العلم النافع 

(، وأحَد بن حنبل في الورع 407(، وابن المبارك في الزهد )ص  252/  2(، وفي شعب الإيمان )82/  7المصنف )

 .( 200)ص 

Artinya: "Ilmu itu ada dua macam. Satu di lidah, yang menjadi hujjah Allah atas 

makhluk-Nya; dan satu lagi di dalam hati, itulah ilmu yang bermanfaat.” 

Hadis ini diriwayatkan oleh Ibnu Abi Shaybah dalam al-Musannaf (7/82), al-

Bayhaqi dalam Shu‘ab al-Iman (2/252), Ibnu al-Mubarak dalam al-Zuhd (hlm. 407), dan 

Ahmad bin Hanbal dalam al-Wara‘ (hlm. 200). 

Fenomena ini sejalan dengan penjelasan Syekh Abdul Qadir al-Jailani dalam Sirr 

al-Asrar. Ia mengutip sebuah hadis Nabi صلى الله عليه وسلم: “Ilmu ada dua: satu di lisan, dan satu di hati. 

Yang pertama adalah hujjah Allah atas makhluk-Nya, dan yang kedua adalah ilmu yang 

bermanfaat.” Menurut Syekh Abdul Qadir, ilmu lisan adalah ilmu yang hanya menyentuh 

permukaan: hafalan, data, retorika, atau bahkan dogma. Sedangkan ilmu hati (ilmu janan) 

adalah ilmu yang benar-benar hidup, lahir dari kesucian jiwa dan keikhlasan dalam 

mendekat kepada Allah. Melalui ilmu inilah seorang hamba dapat menyingkap makna Al-

Qur’an secara bertahap, lapis demi lapis, hingga semakin dekat kepada haqiqah. 

Kenikmatan bagi ruh sultani adalah kelazatan dan kecintaan yang dirasakannya 

melalui penyaksian terhadap keindahan, kesempurnaan, dan kemurahan Allah Yang Maha 

Tinggi. Allah SWT berfirman dalam surah An-Najm ayat 11: 

 ۝١١ مَا كَذَبَ الافُؤَادُ مَا رَأَى

Artinya: "Hatinya tidak mendustakan apa yang telah dilihatnya." 

Ayat ini menjelaskan bahwa kebanyakan manusia menyangka telah memahami apa 

yang dilihatnya, padahal hati mereka belum benar-benar meyakini apa yang disaksikan. 

Tidak demikian halnya dengan penglihatan dan keyakinan Nabi Muhammad SAW terhadap 

malaikat Jibril, meskipun kedatangan Jibril seringkali dalam bentuk yang berbeda. Hal ini 



49 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

karena Rasulullah SAW telah mengenal bentuk asli Jibril, sebagaimana beliau melihatnya 

pertama kali di Gua Hira saat menerima wahyu. Maka, meskipun Jibril kemudian datang 

dalam rupa sahabat Dihyah al-Kalbi, hal itu tidak menghapus identitasnya, sebab Rasulullah 

SAW telah memiliki penyaksian batin terhadap bentuk aslinya (An-Najm Ayat 11, n.d.).  

Nabi SAW juga menggambarkan keadaan ini dengan cara lain: 

(، والطبراني في الأوسط 280/ 4(، وأبو داود )167/ 8رواه البيْقي في الكبرى ) .نالمؤمن مرآة المؤم

 .( 179/ 6، والضياء )105/ 1(، والقضاعي )325/ 2)

Artinya: "Orang beriman adalah cermin bagi orang beriman lainnya." 

Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bayhaqi dalam al-Kubra (juz 8, hlm. 167), Abu 

Dawud dalam Sunan Abi Dawud (juz 4, hlm. 280), al-Tabarani dalam al-Awsat (juz 2, hlm. 

325), al-Qada‘i (juz 1, hlm. 105), dan al-Diya’ (juz 6, hlm. 179). 

Dalam konteks ini, “yang beriman” pertama merujuk pada hati seorang mukmin 

yang sempurna, sedangkan “yang beriman” kedua adalah pancaran haqiqah keimanan itu 

sendiri, yang tidak lain merupakan cahaya dari Allah Yang Maha Tinggi. Tempat kembali 

ruh sultani di akhirat adalah Surga Firdaus yaitu surga yang paling tinggi. 

Terakhir, ruh qudusi merupakan tempat di mana Allah menyimpan rahasia-Nya 

dalam diri manusia. Hal ini sebagaimana dinyatakan dalam hadis qudsi: 

 .ه"الإنسان سري وأنا سر: "8الصفحة   3أورده إسماعيل حقي في تفسيره روح البيان في جزء  

Dikutip oleh Isma‘il Ḥaqqi dalam tafsirnya Ruh al-Bayan, juz 3, halaman 8. 

Artinya: “Manusia adalah rahasiaku, dan Aku adalah rahasianya.” 

Tugas utama ruh qudusi adalah merealisasikan haqiqah kebenaran melalui 

pencapaian keesaan (tauhid murni). Ia membawa keragaman menuju kesatuan melalui 

penyebutan terus-menerus terhadap Asmaul Wahdah (nama-nama keesaan) dalam bahasa 

rahasia yang suci bukan dalam bentuk bunyi lahiriah. Bahasa ini bersumber dari kedalaman 

batin, bukan dari lidah lahir. 

Hal ini ditegaskan dalam firman Allah SWT dalam Surah Thaha ayat 7: 

فَى ى وَأَخا لَمُ السِّ ىهُ يعَا لِ فإَِن هَرا بِِلاقوَا   ۝ وَإِن تََا

Artinya: "Dan jika engkau mengeraskan ucapanmu, maka sesungguhnya Dia 



50 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

mengetahui rahasia dan yang lebih tersembunyi lagi." 

Ayat ini menunjukkan bahwa dalam berdoa atau berdzikir, suara yang dikeraskan 

atau dibisikkan tidak membuat perbedaan bagi Allah SWT, karena Dia mengetahui baik 

apa yang dirahasiakan maupun yang lebih tersembunyi dari itu seperti lintasan hati dan 

pikiran terdalam. Ucapan lisan hanyalah representasi dari isi hati yang sesungguhnya 

(Thaha Ayat 7, n.d.). 

Ruh qudusi hanya dipahami oleh Allah dan hanya Allah pula yang mendengar 

“bahasanya” dan mengetahui keadaannya. Kenikmatan bagi ruh ini adalah penyaksian 

terhadap ciptaan pertama Allah sebuah realitas keindahan Ilahiah yang tidak terbandingkan. 

Dalam penyaksian ini, tidak ada dualitas antara pendengaran dan penglihatan, keduanya 

menyatu dalam kesadaran ruhaniah. Apa yang disaksikan ruh qudusi bukan sekadar sifat-

sifat Allah secara terpisah melainkan perpaduan esensial antara keperkasaan dan kekerasan-

Nya sebagai Yang Maha Esa dengan keindahan, kelembutan, dan kemurahan-Nya sebagai 

Tuhan Yang Maha Penyayang. 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani dalam Sirrul Asrar merumuskan peta spiritualitas 

manusia yang sangat sistematis, yang tidak hanya relevan untuk konteks tasawuf klasik, 

tetapi juga menjadi kritik yang mendalam terhadap de-spiritualisasi manusia kontemporer. 

Empat lapisan ruh yang dijelaskan Syekh Abdul Qodir Al-Jailani jismani, ruwani, sultani, 

dan qudusi dapat dipahami sebagai tangga-tangga eksistensial yang harus dilalui manusia 

untuk kembali menemukan fitrahnya, yakni realitas terdalam dirinya yang bersatu dengan 

kehendak Ilahi. 

Dalam konteks hari ini, Manusia modern sering kali terjebak pada tataran jismani 

atau dimensi lahiriah kehidupannya. Ia sangat terhubung dengan dunia fisik, terikat pada 

rutinitas, status sosial, serta regulasi moral-formal namun miskin pengalaman batin. 

Keberagamaannya cenderung bersifat verbal, doktrinal, dan seremonial tanpa menyentuh 

kedalaman spiritual. Meskipun secara syariah ia tampak taat, tetapi dimensi ihsan yakni 

menyembah seolah melihat Allah sering kali hilang dari kesadaran religiusnya. Seperti yang 

disampaikan Buya Hamka, krisis manusia modern bukan semata krisis lahiriah melainkan 

krisis eksistensial yang berakar dari cara pandang yang materialistik, rasionalistik, dan 

terputus dari nilai-nilai spiritual (Khotimah, 2009, pp. 15–17). Sirrul Asrar mengingatkan 

bahwa ketaatan lahiriah meski penting, bukanlah tujuan akhir melainkan gerbang menuju 

realitas yang lebih dalam penyaksian terhadap makna Ilahiah melalui ruh-ruh yang lebih 

tinggi. 

Level ruh ruwani, misalnya, menunjukkan pentingnya intuisi dan kesadaran ruhani 



51 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

yang melampaui diskursus lahir. Dalam masyarakat modern, rasionalitas, logika, dan output 

material dijadikan ukuran utama dalam menilai segalanya. Nilai-nilai spiritual, moral, dan 

afektif tersingkir dari ruang hidup manusia. Zygmunt Bauman menyebut modernisme 

sebagai rezim akal budi yang menyingkirkan emosi dan agama. Manusia modern menjadi 

makhluk birokratis yang tunduk pada hukum dan sistem. Akibatnya, terjadi dehumanisasi 

dan krisis batin yang tak tersentuh oleh nalar semata (Sobon & Ehaq, 2021, p. 133). 

pandangan ini memberikan kontra narasi bahwa tidak semua kebenaran dapat dijelaskan 

oleh argumen, dan bahwa makna tertinggi justru hadir dalam diam, renung, dan penyaksian 

batin. Banyak fenomena kontemporer seperti stres eksistensial, gangguan identitas, dan 

alienasi spiritual sebenarnya berakar pada kekosongan ruhani akibat terputusnya hubungan 

antara manusia dan kedalaman hatinya. 

Lebih jauh, ruh sultani dan ruh qudusi menjadi simbol dari potensi ruhani manusia 

untuk meraih ma’rifat, yaitu pengetahuan yang bersumber langsung dari penyaksian 

terhadap keindahan dan keesaan Tuhan. Di dunia modern yang dijejali dengan budaya self-

branding, pencitraan diri, dan pencapaian ego kolektif, media sosial menjadi ruang yang 

sangat strategis untuk membangun eksistensi dan identitas virtual. Individu tidak hanya 

menampilkan siapa dirinya, tetapi juga mengkonstruksi citra ideal yang ingin dilihat oleh 

publik, demi memperoleh pengakuan sosial dan keuntungan, baik secara materi maupun 

simbolik (Umaya et al., 2024). Keberadaan ruh sultani yang hanya aktif ketika hati telah 

bersih dari riya dan ambisi duniawi menjadi teguran yang tajam. Begitu pula ruh qudusi 

yang menjadi tempat tersimpannya rahasia Ilahi, hanya bisa diakses melalui penjernihan 

batin yang sangat mendalam sesuatu yang justru mulai dilupakan dalam dunia yang semakin 

bising dan eksternalistik. 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani mengibaratkan ilmu batin seperti mata air yang terus 

mengalir dan menyuburkan, sedangkan ilmu lahir seperti hujan yang hanya menyentuh 

permukaan. Manusia modern, yang haus akan makna namun hanya meminum hujan yang 

dangkal, terus merasa lapar meski otaknya dipenuhi informasi. Mereka kehilangan akar 

yang menghubungkan antara pengetahuan dan keheningan batin. Maka struktur ruh dalam 

Sirrul Asrar menjadi peta spiritualitas yang amat relevan, karena menuntun manusia bukan 

sekadar untuk menjadi tahu, tetapi untuk kembali menjadi menjadi manusia seutuhnya yang 

menyatu dengan Tuhannya. 

Dalam perspektif ini, terapi eksistensial yang ditawarkan Sirrul Asrar bukanlah 

melalui manajemen stres atau pelatihan motivasi, melainkan melalui tazkiyah (penyucian 

hati), mujahadah (perjuangan batin), dan dzikrullah yang membawa manusia naik dari alam 



52 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

lahiriah menuju alam ketuhanan. Inilah jalan yang membawa manusia keluar dari jebakan 

kepalsuan menuju kebenaran hakiki. Jalan ini tidak populer di zaman yang tergesa, tetapi 

justru di sanalah letak keselamatan manusia: dalam keheningan yang bercahaya, di mana 

hanya Allah dan hamba-Nya yang saling mengetahui satu sama lain. 

 

Syariah, Thariqah, Ma’rifah dan Haqiqah sebagai Jalan Menuju Keutuhan Spiritual 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar mengklasifikasikan cabang ilmu 

spiritual menjadi empat bagian utama: syariah, thariqah, ma’rifat, dan haqiqah. 

Keempatnya merupakan struktur ilmu dan laku ruhani yang saling bertaut dan membentuk 

satu jalan vertikal menuju puncak kedekatan dengan Allah. Masing-masing tahap 

merupakan stasiun perjalanan ruhani yang harus dilalui secara bertahap bukan secara 

instan. 

Selain itu, Syekh Abdul Qadir al-Jailani juga menyebutkan dalam Sirr al-Asrar: 

الطريقة اغصانها والمعرفة اوراقها والحقيقة ثمرها والقران جامع جميعها بِلدلالة والْشارة تفسيرا  و  الشريعة شجرة

 او تأويلا

Artinya: “Syariah laksana pohon, tarekat adalah rantingnya, ma’rifat adalah 

dedaunannya, haqiqah adalah buahnya. Dan Al-Qur’an telah menghimpun semuanya, baik 

petunjuknya yang jelas, isyarat, tafsiran maupun takwilnya.” 

Pertama adalah syariah yaitu ilmu lahiriah yang meliputi hukum-hukum Allah, 

perintah, dan larangan. Ia ibarat pohon yang menjadi fondasi awal dari seluruh perjalanan 

spiritual. Tanpa syariah tidak ada pondasi yang kokoh karena dari sinilah amal dan adab 

bermula. Namun, menurut Syekh Abdul Qadir al-Jailani, syariah bukan sekadar ritual dan 

aturan formal melainkan bekal ruhani yang menuntun manusia untuk mengenali kehendak 

Ilahi dalam tindakan sehari-hari. Tantangan pada tahap ini adalah godaan hawa nafsu yang 

menimbulkan penolakan terhadap beban syariah menjadikan ibadah sebagai beban, dan 

mengalihkan makna ibadah menjadi tujuan duniawi. 

Tahap kedua adalah thariqah yakni jalan batin menuju penghayatan yang lebih 

dalam terhadap syariah. Ia adalah ranting dari pohon yang bernama agama. Dalam tarekat, 

seorang salik memulai proses penyucian diri melalui dzikir, mujahadah, dan perenungan 

mendalam. Namun, pada tahap ini, hawa nafsu menggoda dengan bentuk-bentuk spiritual 

palsu berupa mengklaim derajat tinggi, mengaku sebagai wali atau bahkan nabi meski 



53 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

belum menguasai laku dasar. Tantangan ini lebih halus dan menyesatkan karena nafsu 

membungkus egonya dengan jubah ruhani. 

Tahap ketiga adalah ma’rifat, dedaunan dari pohon spiritualitas yaitu pengenalan 

batin yang sejati kepada Allah. Ma’rifat bukan diperoleh lewat logika atau banyak 

membaca melainkan melalui tajalli (penyingkapan) dan futuh (pembukaan batin). Namun 

bahkan pada maqam ini, hawa nafsu masih mengintai dalam bentuk paling halus 

kesombongan batin, merasa telah sampai, atau bahkan mengklaim sebagai Tuhan. Ini 

adalah syirik khafi yang disebut Syekh Abdul Qadir al-Jailani sebagai bentuk syirik yang 

sangat samar. Allah berfirman:  

عِهٖ وَقلَابِهٖ وَجَعَلَ علََّى  خَتَََ علََّى سَما ٍ وى ُ علََّى عِلما ُ اللّٰه ىهُ وَاضََلهى َذَ اِلىهَهٗ هَوى ادِياهِ  افَرََءَياتَ مَنِ اتُى وَةًۗ فمََنا يَّى هٖ غِشى  بصَََِ

نَ  ِۗ افَلََا تذََكىرُوا دِ اللّٰه  ۝٧٣ مِناْۢ بعَا

Artinya: “Tahukah kamu (Nabi Muhammad), orang yang menjadikan hawa 

nafsunya sebagai Tuhannya dan dibiarkan sesat oleh Allah dengan pengetahuan-Nya, 

Allah telah mengunci pendengaran dan hatinya serta meletakkan tutup atas 

penglihatannya, siapakah yang mampu memberinya petunjuk setelah Allah 

(membiarkannya sesat)? Apakah kamu (wahai manusia) tidak mengambil pelajaran?” (QS. 

Al-Jatsiyah: 23). 

Dalam Tafsir al-Qurṭubī, mengenai ayat ini beliau menjelaskan bahwa makna 

menjadikan hawa nafsu sebagai ilah adalah mengikuti keinginan tanpa petunjuk akal dan 

wahyu. Menurut beliau, ini adalah bentuk kesesatan yang disengaja, karena orang tersebut 

lebih memilih hawa nafsunya daripada kebenaran. Al-Qurṭubī juga menukil pendapat ulama 

seperti Ibnu ‘Abbās dan Qatādah yang menyatakan bahwa orang semacam ini menjadikan 

keinginan pribadinya sebagai dasar hukum dan agamanya. Allah membiarkan mereka 

dalam kesesatan, karena mereka telah menolak kebenaran setelah mengetahuinya. Sebagai 

akibatnya, Allah menutup pendengaran, hati, dan penglihatan mereka dari cahaya hidayah. 

Penjelasan ini menunjukkan betapa bahayanya menjadikan hawa nafsu sebagai penentu 

hidup, karena ia membawa pada penyimpangan total dari jalan Allah. 

Tahap tertinggi adalah haqiqah yaitu buah dari pohon spiritual. Ini adalah wilayah 

kesatuan murni di mana tidak ada lagi ruang bagi setan, nafsu, bahkan malaikat. Ia adalah 

wilayah mutlak Allah tempat segala selain-Nya lenyap. Di sinilah ruh fana’ dalam keesaan 

Allah dan baqa’ dalam kehendak-Nya. Seorang hamba yang telah sampai pada maqam ini 



54 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

menjadi ikhlas sejati bukan karena belajar, tapi karena dilenyapkan dari dirinya sendiri. 

Sebagaimana firman Allah QS. Shaad: 82–83 

 

 َِۙ َعِيْا مُا اجَما تِكَ لَاُغاوِينََّى َ  ۝٨٧ قاَلَ فبَِعِزى لصَِيْا مُُ الامُخا  ۝٨٣  اِلاى عِبَادَكَ مِنَّا

Artinya: “(Iblis) berkata, “Demi kemuliaan-Mu, pasti aku akan menyesatkan 

mereka semuanya. Kecuali, hamba-hamba-Mu yang terpilih (karena keikhlasannya) di 

antara mereka.” 

Dalam Surah Shad ayat 82–83, Iblis bersumpah di hadapan Allah: “Demi 

kemuliaan-Mu, aku pasti akan menyesatkan manusia seluruhnya dengan tipu daya, hingga 

mereka memandang baik perbuatan buruk.” Namun ia mengakui pengecualian, “kecuali 

hamba-hamba-Mu yang terpilih, yang telah Engkau beri taufik untuk tetap dalam petunjuk 

dan ketaatan.” Ayat ini menegaskan bahwa Iblis pun tak mampu menyesatkan hamba-

hamba yang mukhlis (tulus dan ikhlas dalam pengabdian kepada Allah) karena mereka 

berada dalam lindungan dan petunjuk-Nya. 

Seseorang belum dikatakan mukhlis sejati sebelum mencapai tingkatan haqiqah. 

Sebab sifat-sifat basyariyah tidak akan sirna kecuali dengan tersingkapnya Zat Allah 

melalui penyaksian batin. Ma‘rifatullah di sini tidak diperoleh melalui guru atau bacaan 

melainkan sebagai ilmu ladunni yaitu pengetahuan yang dikaruniakan langsung oleh Allah. 

Ini seperti yang dialami oleh Nabi Khidir yang memperoleh ilmunya langsung dari sumber 

ilahi, bukan dari proses formal. 

Dalam maqam ini, seorang hamba akan menyaksikan ruh-ruh suci, bertemu Nabi 

Muhammad saw. secara hakiki, dan menerima kabar gembira dari para nabi bahwa ia telah 

wushul kepada Allah dan akan bersama para shalihin. Namun, orang yang belum menapaki 

jalan ini tidak dapat disebut ‘alim meski telah membaca ribuan kitab, karena ilmunya belum 

menyentuh makna ruhani yang sejati. 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani mengibaratkan perjalanan spiritual ini sebagai upaya 

terbang ke langit yang memerlukan dua sayap ilmu lahir dan ilmu batin. Orang yang hanya 

memiliki satu sayap yakni ilmu syariah saja tidak akan bisa mencapai wilayah suci apalagi 

maqam al-qurbah (kedekatan dengan Allah). Bahkan alam malakut dan jabarut pun bisa 

menjadi godaan atau jebakan spiritual jika seorang salik terhenti pada keindahan-keindahan 

di dalamnya. 

Dalam hadis qudsi yang dikutip Syekh Abdul Qadir al-Jailani, Allah berfirman: 



55 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

يا عبدي إذا أردت أن تدخل حرمي فلا تلتفت إلى الملك و الملكوت والجبروت، لأنّ الملك ش يطان العالم،  

 والملكوت ش يطان العارف، والجبروت ش يطان الواقف، من رضي بأحد منَّا فهو مطرود عندي

Artinya: "Wahai hamba-Ku, jika engkau ingin memasuki haram-Ku, janganlah 

engkau menoleh kepada al-Mulk, al-Malakut, dan al-Jabarut, karena al-Mulk adalah setan 

bagi orang dunia, al-Malakut adalah setan bagi orang yang berma’rifat, dan al-Jabarut 

adalah setan bagi orang yang waqif (ma’rifat yang lebih tinggi). Barangsiapa meridhai 

salah satunya, ia akan terbuang dari sisi-Ku." 

Maksudnya, bukan terusir dari surga secara tempat, tetapi terusir dari kedekatan dan 

penyaksian terhadap Allah. Ini adalah peringatan bahwa keinginan terhadap kenikmatan 

ruhani pun bisa menjadi hijab jika tidak dibarengi dengan pemurnian total. 

Puncak dari semua ini adalah kelahiran thiflul ma‘ānī “bayi maknawi” dalam diri 

manusia, yaitu haqiqah dari al-insan al-haqiqi (manusia sejati). Ia hanya lahir jika cahaya 

syariah dan haqiqah menyatu. Inilah maqam para muwahhidin yang telah tenggelam 

sepenuhnya dalam keesaan Allah. Di sana, tidak ada lagi yang terlihat kecuali jamalullah  

keindahan Allah. Seperti mata yang silau karena menatap matahari, manusia yang fana’ 

dalam Allah tak lagi melihat dirinya, melainkan hanya Dia semata. 

Sebagaimana Nabi Isa as. berkata:  

 لن يلج الإنسان إلى ملكوت السّموات حتّّ يولد مرّتيْ كما يولد الطّير مرّتيْ 

Artinya: “Seseorang tidak akan dapat masuk ke dalam kerajaan langit (alam 

malakut) kecuali ia dilahirkan dua kali, sebagaimana burung dilahirkan dua kali.” 

Maknanya adalah kelahiran kedua dari sisi makna yakni terwujudnya ruh spiritual 

melalui penyatuan ilmu lahir dan ilmu batin. Ini adalah gerbang menuju samudra haqiqah 

tempat ilmu tidak lagi disampaikan lewat suara dan tulisan tetapi langsung dari limpahan 

cahaya ruhani. 

Seseorang tidak akan mencapai maqam haqiqah hanya dengan mengandalkan ilmu 

syariah semata sebab dalam pandangan sufistik yang juga dianut oleh tokoh-tokoh seperti 

Syekh Abdul Qadir al-Jailani, perjalanan menuju kesempurnaan spiritual harus melalui 

tahapan syariah, dilanjutkan dengan tarekat, hingga akhirnya sampai pada haqiqah Ketiga 

tahapan ini saling berkaitan dan tidak bisa dipisahkan satu sama lain, di mana syariah 

menyempurnakan aspek lahiriah, tarekat menyempurnakan batin, dan haqiqah menjadi 



56 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

puncak dari realisasi ibadah yang sejati (Rahayu, 2020, p. 2). 

Dalam dunia yang terjebak dalam kebisingan, urgensi, dan pencapaian lahiriah, 

ajaran empat tahap ini menjadi jalan pulang yang otentik. Syekh Abdul Qodir menawarkan 

terapi eksistensial yang bukan sekadar manajemen stres atau motivasi positif, tetapi 

pemurnian spiritual melalui dzikir, keheningan, dan pengakuan total atas kelemahan diri. 

Inilah spiritualitas Islam yang dalam, inklusif, dan membebaskan. Inilah jalan yang 

ditawarkan Sirrul Asrar dari simbol menuju makna, dari pengetahuan menuju penyaksian, 

dari diri menuju Tuhan. 

 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menemukan bahwa ajaran-ajaran sufistik dalam Sirrul Asrar karya 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani menawarkan peta spiritual yang utuh dan sistematis bagi 

manusia modern yang mengalami kelelahan eksistensial, krisis identitas, dan keterputusan 

dari fitrahnya. Konsep wathan asli, asfal as-safilin, serta struktur empat cabang ilmu 

syariah, thariqah, ma’rifat, dan haqiqah menjadi kerangka pemulihan ruhani yang relevan 

di tengah dunia yang serba cepat, dangkal, dan terobsesi pada pencitraan diri. 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani menekankan bahwa perjalanan menuju keutuhan 

spiritual tidak dapat dilakukan secara instan atau setengah hati. Ia menuntut disiplin lahiriah 

melalui syariah, kejujuran batin melalui thariqah, penyaksian maknawi melalui ma’rifah, 

hingga peleburan total dalam ketauhidan melalui haqiqah. Dalam konteks kontemporer, 

keempat tahap ini tidak hanya menjadi wacana teologis, tetapi dapat dimaknai sebagai 

terapi eksistensial yang menuntun manusia untuk kembali kepada makna, keheningan, dan 

keikhlasan sesuatu yang mulai langka dalam budaya digital yang bising dan serba instan. 

 

Referensi 

An-Najm Ayat 11. (n.d.). Quran.Nu.or.Id. https://quran.nu.or.id/an-najm/11 

Arief, M. Y. (2022). TIFLUL MA’ANI, RECEIVER DAN TRANSMITTER INFORMASI 

ANTARA ALLAH DAN INSAN DALAM KITAB SIRRUL ASRAR KARYA 

SHAYKH ABDUL QADIR AL-JAILANI. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan 

Kemasyarakatan, 16(6), 2568–2580. 

Hernawati, H., & Mulyani, D. (2023). Tantangan dan Peluang Pendidikan Islam dalam 

menyiapkan Generasi Tangguh di Era 5.0. Al-Fikri: Jurnal Studi Dan Penelitian 

Pendidikan Islam, 6(1), 1. https://doi.org/10.30659/jspi.6.1.1-17 

Imron, A. (2018). Tasawuf dan Problem Psikologi Modern. Jurnal Pemikiran Keislaman, 

29(1), 23–35. https://doi.org/10.33367/tribakti.v29i1.561 



57 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam 
 

 

Irawan, D. (2019). Tasawuf sebagai Solusi Krisis Manusia Modern: Analisis Pemikiran 

Seyyed Hossein Nasr. Tasfiyah, 3(1), 41. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v3i1.2981 

Irmansyah. (2014). Konsep Ibadah Abdul Qadir Al-Jailani Dalam Kitab Sir Al- Asrar 

Ditinjau Dari Maqashid Syariah Al-Syatibi. Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah. 

Kholifah, D. U. (2021). Konsep Tasawuf Akhlaqi Abdul Qādir Al-Jailānī dan 

Relevansinya Terhadap Problematika Modernitas (Studi Pada Kitab Sirrul Asrār 

Wamazhharul Anwāri Fīmā Yahtāju Ilaihil Abrār). In Indonesian Journal of Islamic 

Theology and Philosophy (Vol. 3, Issue 2). 

http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ijitpDOI:http://dx.doi.org/10.24042/ijtp.v3i

2.11327 

Khotimah, H. (2009). Tasawuf Sebagai Metode Terapi Krisis Manusia Modern Menurut 

Pemikiran Buya Hamka. UIN SYARIF HIDAYATULLAH JAKARTA. 

Rahayu, S. E. (2020). Islam Sempurna Dalam Konsep Syariat, Tarekat dan Hakikat. Jurnal 

Ilmu Keislaman Dan Sosial, 3(1), 1–8. 

Rusydy, M. (2018). Modernitas Dan Globalisasi: Tantangan Bagi Peradaban Islam. 

TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 17(1), 91–108. 

https://doi.org/10.30631/tjd.v17i1.67 

Saputra, M. (2024). KEHENINGAN MENURUT HENRI NOUWEN DALAM DUNIA 

MODERN. Journal Felicitas, IV(2), 153–164. 

Shofwan, A. M. (2022). Rukun Islam Tataran Syariat dan Tarekat dalam Kitab Sirrul Asrar 

karya Abdul Qadir Al-Jailani. NALAR: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam, 6(2), 

104–110. https://doi.org/10.23971/njppi.v6i2.4506 

Sobon, K., & Ehaq, T. A. L. (2021). Kritik Postmodernisme Terhadap Etika Modern. 

Jurnal Filsafat Indonesia, 4(2), 132–141. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i2.34226 

Subagiya, B. (2023). Penelitian kepustakaan (library research) dalam penelitian PAI. 12, 

43. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i3.14113 

Syam, R. S. El. (2020). Korelasi Spiritual terhadap Budaya Instan (Studi Fenomenologi 

Dialek-Konteks Realitas Berbagai Sendi Kehidupan). Paramurobi: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 3(1), 1–20. 

Tafsir Ibnu Katsir Surat Al-’Adiyat, ayat 1-11. (2015). Ibnukatsironline. 

http://www.ibnukatsironline.com/2015/10/tafsir-surat-al-adiyat-ayat-ayat-1-11.html 

Thaha Ayat 7. (n.d.). Quran.Nu.or.Id. https://quran.nu.or.id/thaha/7 

Umaya, N. S., Fajrie, M., & Muslimin, K. (2024). PERSONAL BRANDING DAN 

IDENTITAS VIRTUAL REMAJA DI MEDIA SOSIAL PADA ERA MODERN ( 

Studi Kasus Personal Branding dan Identitas Virtual Wirda. Jurnal Inovasi, 18(1). 

 


