& E-ISSN: 2808-2044
g‘ g Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam
S Volume 5, No 2, September 2025, hal 33- 57, Doi: 10.58572/hkm.v5i2.189

Jalan Pulang ke Fitrah: Pesan Sirrul Asrar bagi Generasi yang Lelah Mencari Diri

Faris Bahrul Ulum,"” Muhammad Syahrul Hasan,?
1.2 Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia
Yfarisbahrululum16@gmail.com , ’syaheerdconan547@gmail.com

Received : 30/06/2025 Revised:20/08/2025 Approved:15/09/2025

Abstract

This article examines the teachings of Sirrul Asrar by Shaykh Abdul Qadir al-Jilani as a
spiritual map for modern humans experiencing existential crises, a loss of meaning, and
disconnection from their primordial nature (fitrah). The study employs a qualitative-descriptive
method based on library research, utilizing a thematic-sufistic and reflective-contextual approach to
key sections of the text, such as the concepts of wathan al-asli (the original homeland), asfal as-safilin
(the lowest state of being), the fourfold structure of knowledge (shari‘ah, tarigah, ma‘rifah, and
haqigah), and the hierarchy of the human soul (jasmani, ruwani, sultani, and qudusi). The findings
reveal that Sirrul Asrar is not merely a normative Sufi text, but offers existential therapy that guides
the soul toward self-purification, awareness of divine unity (tawhid), and holistic spiritual restoration.
The concept of thiflul ma‘ani the birth of true spiritual consciousness represents the culmination of
this inner journey toward human authenticity. These teachings are highly relevant in addressing
contemporary issues such as spiritual alienation, digital self-construction, value disorientation, and
existential fatigue caused by a fast-paced, consumerist culture. Thus, this classical Sufi legacy is
crucial to be revived as an alternative narrative and spiritual solution for modern individuals who

have lost direction and connection to their existential roots.

Keywords: Sirrul Asrar, existential tawhid, thiflul ma‘ani, spiritual crisis, contemporary Sufism
Abstrak

Artikel ini mengkaji ajaran Sirrul Asrar karya Syekh Abdul Qadir al-Jailani sebagai peta
spiritual bagi manusia modern yang mengalami krisis eksistensial, kehampaan makna, serta
keterputusan dari akar fitrahnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif berbasis
studi pustaka, dengan pendekatan tematik-sufistik dan reflektif-kontekstual terhadap bagian-bagian
penting dalam kitab seperti konsep wathan al-asli, asfal as-safilin, struktur empat cabang ilmu
(syariah, tharigah, marifah, dan haqiqah), serta hirarki ruh manusia (jasmani, ruwani, sultani, dan
qudusi). Hasil kajian menunjukkan bahwa Sirrul Asrar tidak hanya merupakan teks normatif sufistik
tetapi juga mengandung tawaran terapi eksistensial yang membimbing manusia menuju penyucian
diri, kesadaran tauhid, dan keutuhan spiritual. Konsep thiflul ma ‘ani sebagai lahirnya kesadaran

ruhani sejati menjadi titik kulminasi dari perjalanan menuju hakikat manusia. Ajaran ini relevan

|® @ Copyright: © 2025. The Authors. This is an open access article under the CC BY license.

Available online at: https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia



https://doi.org/10.58572/hkm.v5i2.189
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:farisbahrululum16@gmail.com
mailto:syaheerdconan547@gmail.com

34 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

dalam menjawab problematika kontemporer seperti alienasi batin, pencitraan digital, disorientasi
nilai, dan kelelahan spiritual akibat budaya instan dan konsumtif. Oleh karena itu, warisan sufistik
klasik ini penting untuk dihadirkan sebagai narasi alternatif sekaligus solusi ruhani bagi manusia
modern yang kehilangan arah dan akar eksistensinya.

Kata Kunci: Sirrul Asrar, krisis identitas, tauhid eksistensial, peta ruh, sufisme kontemporer

Pendahuluan

Modernitas yang berpijak pada semangat rasionalitas dan sekularisasi telah
mendorong kemajuan pesat dalam ilmu pengetahuan dan teknologi, membuka akses
informasi secara luas, serta mempercepat transformasi dalam bidang komunikasi dan
kehidupan sosial manusia (Rusydy, 2018, pp. 95-96). Meskipun perkembangan teknologi
informasi membuka akses pengetahuan secara luas, realitasnya tidak selalu seiring dengan
perkembangan kematangan spiritual dan emosional. Kondisi ini menjadi tantangan
tersendiri bagi generasi muda, yang rentan mengalami krisis identitas di tengah derasnya
arus informasi digital (Hernawati & Mulyani, 2023, pp. 12-13). Sebaliknya, fenomena
seperti overthinking, krisis identitas, burnout eksistensial, hingga kekosongan makna
menjadi wajah baru dari kegelisahan manusia modern. Banyak individu merasa “penuh”
secara lahiriah, namun kosong dalam dimensi ruhaniyah.

Gejala tersebut menunjukkan adanya keterputusan manusia modern dari akar
eksistensialnya yakni fitrah sebagai bentuk kemurnian asal penciptaan. Dalam konteks
inilah, ajaran-ajaran sufistik menemukan momentumnya kembali. Salah satu karya klasik
yang relevan sebagai panduan perjalanan ruhani menuju fitrah adalah Sirrul Asrar karya
Syekh Abdul Qadir al-Jailani. Kitab ini tidak hanya berisi risalah tasawuf normatif, tetapi
juga memuat peta perjalanan spiritual yang memandu manusia kembali ke wathan asli
(tanah asal ruhani), melewati rintangan berupa kemerosotan moral (asfal as-safilin), serta
menyusun ulang struktur pengetahuan yang menyentuh dimensi batin (ilmu janan) di
tengah era banjir data dan informasi.

Kajian terhadap Sirrul Asrar telah banyak dilakukan sebelumnya. Misalnya,
penelitian oleh Shofwan (2022) menyoroti bagaimana tasawuf memandang rukun Islam
sebagai perjalanan lahir dan batin menuju ma rifatullah. Syariah ditekankan sebagai amal
lahiriah, sementara tharigah lebih mengarah pada penyucian hati dan penghayatan spiritual,
dengan tujuan akhir mencapai keislaman yang kaffah yang menyatukan dimensi fisik dan
ruhani dalam ibadah. Di sisi lain, [rmansyah (2014) membahas dimensi syariah, tharigah,

dan hagigah sebagai satu kesatuan menuju kemaslahatan manusia. Praktik ibadah seperti



35 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

thaharah dan shalat dianalisis dalam perspektif magashid syariah menunjukkan bahwa
konsep ibadah menurut Syekh Abdul Qadir al-Jailani selaras dengan upaya menjaga agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Selain itu, Kholifah (2021) menyoroti relevansi Sirrul
Asrar dalam menghadapi problematika modernitas, khususnya degradasi moral akibat
dominasi materialisme dan pragmatisme. la menegaskan bahwa konsep tasawuf akhlaqi
Syekh Abdul Qadir al-Jailani melalui tahapan takhalli, tahalli, dan tajalli tetap aktual
sebagai solusi bagi krisis spiritual manusia modern yang terputus dari dimensi esoteris dan
fitrah dirinya.

Kendati demikian, kajian yang menghubungkan ajaran Sirrul Asrar dengan
fenomena pencarian jati diri generasi digital serta krisis spiritualitas modern masih terbatas.
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mengkaji kembali ajaran Sirrul Asrar dengan fokus
pada relevansinya bagi generasi modern yang tengah mengalami kelelahan spiritual dan
krisis makna. Artikel ini berupaya menghadirkan pendekatan reflektif agar warisan sufistik
tersebut tidak sekadar menjadi wacana tekstual, melainkan menjadi tawaran solusi aplikatif
bagi problematika kontemporer. Fokus utama diarahkan pada konsep wathan asli, asfal as-
safilin, tauhid sebagai pondasi keseimbangan hidup, serta struktur pengetahuan syariah,
tharigah, ma’rifah, dan hagigah sebagai kerangka untuk membangun kembali orientasi
eksistensial manusia modern.

Kontribusi utama dari penelitian ini terletak pada upaya membumikan khazanah
sufistik klasik dalam konteks modernitas yang serba cair dan dangkal. Dengan
menyuguhkan analisis kontekstual terhadap Sirrul Asrar, artikel ini diharapkan mampu
menjadi jembatan pemahaman antara tradisi Islam klasik dengan realitas krisis spiritual
manusia masa kini. Lebih jauh, penelitian ini diharapkan dapat menegaskan kembali
pentingnya nilai-nilai fitrah sebagai kompas hidup di tengah arus globalisasi dan disrupsi

digital yang kerap mengaburkan arah hakiki manusia.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang
memanfaatkan sumber-sumber literatur sebagai data utama, seperti kitab Sirr al-Asrar,
buku, jurnal ilmiah, dan dokumen akademik lainnya. Adapun pendekatan yang digunakan
adalah analisis isi (content analysis), karena penelitian ini berfokus pada upaya memahami
dan menginterpretasikan makna-makna yang terkandung dalam Sirr al-Asrar secara
sistematis dan mendalam. Penelitian jenis ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan,

melainkan berfokus pada eksplorasi dan analisis terhadap informasi yang tersedia di



36 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

perpustakaan untuk menjawab permasalahan penelitian secara mendalam (Subagiya, 2023,
p. 3) Dalam konteks ini, sumber utama penelitian adalah kitab Sirrul Asrar karya Syekh
Abdul Qadir al-Jailani, yang dianalisis secara mendalam untuk mengungkap ajaran-
ajarannya mengenai perjalanan eksistensial manusia menuju fitrah sejati, konsep
wathanuhul asli, asfal as-safilin, serta struktur ilmu yang mencakup syariah, tharigah,
ma’rifah, dan haqiqah. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan sumber-sumber
sekunder berupa buku-buku tasawuf, jurnal akademik, serta penelitian terdahulu yang
relevan dengan pemikiran Syekh Abdul Qadir al-Jailani maupun isu-isu spiritualitas dan
identitas manusia modern. Penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif dengan pendekatan
analisis isi (content analysis), yaitu menganalisis isi teks untuk memahami makna yang
tersirat dan tersurat dalam narasi kitab. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
dokumentasi, yakni dengan mengumpulkan, membaca, dan mencatat isi dari sumber-
sumber yang dipilih. Analisis data dilakukan secara deskriptif-reflektif untuk mengaitkan
isi kitab dengan realitas kontemporer, khususnya dalam memahami krisis identitas dan
kelelahan spiritual generasi modern. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat
menggali relevansi mendalam antara nilai-nilai sufistik dalam Sirrul Asrar dan tantangan

eksistensial manusia masa kini.

Hasil dan Pembahasan
Biografi Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani(470-561 H / 1077-1166 M) adalah seorang ulama
besar, sufi, dan pendakwah mazhab Hanbali yang berasal dari wilayah Jilan atau Kailan di
Persia (kini Iran), di selatan Laut Kaspia. Ia dikenal luas sebagai pendiri tarekat Qadiriyah,
salah satu tarekat sufi tertua dan paling berpengaru/ dalam tradisi Islam. Nama lengkapnya
adalah Abdul al-Qadir ibn Abi Salih Musa al-Jili dan dalam berbagai manuskrip Arab
maupun non-Arab, namanya sering ditransliterasikan dengan beragam ejaan seperti al-
Gilani, al-Kilani, al-Jilani, atau Jeelani, disebabkan oleh perbedaan fonetik dalam bahasa
Parsi yang tidak mengenal huruf “gaf” (huruf ‘g’).

Syekh Abdul Qadir digelari Muhyiddin (Pembangkit Agama) karena perannya
dalam menghidupkan kembali nilai-nilai keagamaan dan spiritualitas Islam pada masa
keruntuhan moral masyarakat Muslim. Ia juga dianggap berada dalam jalur spiritual Junayd
al-Baghdadi dan memiliki pengaruh besar terhadap para tokoh besar umat Islam seperti

Nuruddin Zengi dan Salahuddin al-Ayyubi.



37 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

Keturunan

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani memiliki nasab yang mulia dan dihormati. Dari pihak
ayah, Abu Salih Musa al-Hasani, beliau merupakan keturunan dari Hasan binAli, cucu Nabi
Muhammad # dari putri beliau, Fatimah az-Zahra. Sedangkan dari pihak ibu, beliau juga
memiliki garis keturunan dari Husen bin Ali. Dengan demikian, Syekh Abdul Qodir Al-
Jailani merupakan keturunan langsung dari Nabi Muhammad % melalui kedua cucu beliau,
Hasan dan Husayn, yang menjadikannya sebagai seorang sayyid dari jalur nasab yang

mulia.

Pendidikan

Masa kecil Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dihabiskan di tanah kelahirannya. Pada
usia sekitar 18 tahun (tahun 1095 M), ia melakukan perjalanan ke Baghdad untuk menuntut
ilmu. Di kota keilmuan ini, beliau belajar berbagai disiplin ilmu agama. Dalam bidang fikih
(mazhab Hanbali), ia berguru kepada Abu Ali Al-Mukarrimi. Dalam ilmu hadis, beliau
belajar kepada Abu Bakar bin Muzaffar. Sedangkan dalam tafsir al-Qur’an, ia menimba
ilmu dari Abu Muhammad Ja’far.

Untuk disiplin tasawuf, Syekh Abdul Qodir Al-Jailani menempuh pembinaan
spiritual di bawah bimbingan Syekh Abul Khair Hammad bin Muslim Ad-Dabbas, seorang
tokoh sufi terkemuka di Baghdad. Dari gurunya inilah Syekh Abdul Qodir Al-Jailani
memperoleh fondasi kuat dalam spiritualitas Islam yang kelak membentuk ajaran-ajarannya
yang mendalam sebagaimana tercermin dalam kitab Sirrul Asrardan karya-karyanya yang

lain.

Wathanuhul Asli dan Krisis Identitas Manusia Modern

Kitab Sirrul Asrar karya Syekh Abdul Qodir Al-Jailani mengajak pembacanya
merenungi asal-usul eksistensi manusia yang disebut sebagai wathan asli (kampung
halaman ruhani). Menurut beliau, manusia memiliki dua sisi keberadaan: lahiriah dan
ruhaniah. Secara lahiriah, manusia seragam dalam struktur fisik dan kebutuhan dasar
namun secara ruhani, setiap individu menempuh perjalanan unik yang memerlukan
pendekatan spiritual sesuai kondisi batinnya. Oleh karena itu, manusia diajak untuk kembali
ke wathan asli yakni titik asal ruh yang bersumber dari Allah. Jalan kepulangan ini tidak
bersifat instan, melainkan melalui proses bertahap melalui syariah, thariqah, dan ma’rifah.
Pemikiran ini juga selaras dengan sebuah ungkapan yang dinisbatkan kepada Nabi

Muhammad £:



38 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam
Gaer Yy ey M e 13 3 2 pme daald) S

Artinya: “Hikmah yang menyeluruh adalah mengenal al-Haqq (kebenaran), lalu
beramal tanpa riya dan tanpa mencari popularitas.”

Ungkapan ini memang sering dikutip dalam tradisi tasawuf, namun menurut
penjelasan pentahqiq, teks tersebut hanya disebutkan oleh al-Qasyani dalam al-Istilahat
(hlm. 63) tanpa status marfu‘, sehingga lebih tepat dipahami sebagai hikmah sufistik
daripada sebagai dalil normatif syariat.

Konsep ini menjadi sangat relevan dalam menjawab krisis identitas manusia
modern. Di tengah dominasi gaya hidup materialistik, tekanan sosial, dan derasnya arus
informasi, banyak individu mengalami keterasingan dari jati dirinya. Manusia modern
sibuk membentuk citra diri untuk konsumsi publik, namun kehilangan makna sejati
keberadaannya. Seperti dijelaskan Imron (Imron, 2018), kondisi ini mengakibatkan
kekosongan makna dan kelelahan eksistensial yang mendalam. Ajaran Sirrul Asrar
menegaskan bahwa identitas sejati tidak dibangun dari validasi dunia luar, melainkan dari
kesadaran akan asal dan tujuan hidup. Kembali ke wathan asli adalah proses mengenal diri,
membersihkan jiwa, dan menyusun ulang keutuhan identitas spiritual yang tercerai-berai
oleh arus zaman.

Menurut Syekh Abdul Qodir dalam kitabnya Sirrul Asrar, jalan untuk kembali ke
asal-usul keberadaan ruhani manusia harus ditempuh melalui tiga tahapan. Pertama, dengan
menjalani syariah secara konsisten sebagai bentuk ketaatan lahiriah. Kedua, melalui
tharigah yaitu proses pensucian diri dari ego, hawa nafsu, dan segala bentuk kepalsuan
yang menutupi hagiqah diri. Ketiga, memasuki wilayah ma ‘rifat yakni tahap di mana
seseorang mencapai pengenalan yang sejati terhadap Tuhannya. Perjalanan ini tidak
berhenti pada aspek luar (eksoteris) semata tetapi merupakan proses pengosongan dari
identitas palsu dan ilusi duniawi, hingga ruh menjadi jernih sebagaimana fitrah awalnya.

Sebelum menjelaskan tahapan perjalanan spiritual, Syekh Abdul Qadir al-Jailani
terlebih dahulu menekankan keluhuran asal penciptaan ruh manusia di alam Lahut. Sejak
awal, ruh telah dianugerahi potensi besar untuk mengenal Tuhan, namun kebanyakan
manusia tidak menyadarinya karena terikat pada dimensi yang rendah. Dalam kerangka
ajarannya, syariah berhubungan dengan ruh jasmani, tharigah dengan ruh ruwani, ma ‘rifah
dengan ruh sultani, dan haqiqat dengan ruh qudsi. Keempat dimensi ruh ini berpuncak pada
tiflul ma‘ani, yakni inti kesadaran ruhani yang berfungsi sebagai penerima sekaligus

penyampai informasi antara Allah dan insan (Arief, 2022). Karena itulah, sebagian besar



39 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

manusia yang hanya mengaktifkan fungsi ruh jasmaninya akan mengalami

ketidakseimbangan dan terhalang untuk benar-benar mengenal Allah.

Setelah menjelaskan dasar tersebut, Syekh Abdul Qadir al-Jailani menguraikan tiga
tahapan utama dalam perjalanan spiritual. Pertama, menjalankan syariah secara konsisten
sebagai bentuk ketaatan lahiriah. Kedua, menempuh tharigah, yaitu proses pensucian diri
dari ego, nafsu, dan kepalsuan duniawi. Ketiga, mencapai ma ‘rifah, yakni pengenalan sejati
terhadap Allah yang menembus dimensi intelektual menuju penyaksian batin. Ketiga
tahapan ini menjadi jalan pemulihan ruhani yang menyeluruh sekaligus proses
pengosongan diri dari segala bentuk ilusi ke-aku-an hingga kembali kepada fitrah awal.

Hasil dari perjalanan ruhani ini digambarkan oleh Syekh Abdul Qadir al-Jailani
sebagai tiga tingkatan kebahagiaan spiritual: Surga Ma’wa (ketenangan batin), Surga Na‘im
(keridaan ilahi), dan Surga Firdaus (puncak penyatuan ruhani dalam cahaya nama dan sifat
Allah). Tingkatan ini berkaitan dengan kualitas kesadaran manusia dalam menjalani
syariah, tharigah, dan ma rifah. Tujuan akhirnya adalah kehampiran total kepada Allah, di
mana ego manusia larut dalam kesadaran tauhid yang murni. Nabi Muhammad %

merangkum proses ini dalam sabdanya:
Sy JoUl B meg L Joally 31 2 jms Laold) AL

Artinya: “Hikmah yang menyeluruh adalah mengenal kebenaran dan
mengamalkannya, serta mengenal kebatilan dan meninggalkannya.”

Dalam konteks modern, konsep-konsep ini dapat dibaca sebagai metafora untuk tiga
dimensi pemulihan manusia dari krisis eksistensial. Tahapan syariah merepresentasikan
kebutuhan akan struktur lahiriah aturan, keteraturan, dan kedisiplinan yang menjaga
manusia dari kekacauan hidup tanpa arah. D1 tengah budaya instan yang menuntut segala
sesuatu serba cepat dan instan, manusia modern kerap terjebak dalam pola hidup yang
dangkal dan kehilangan arah spiritual (Syam, 2020, p. 1). Budaya ini menciptakan ruang
kosong dalam jiwa manusia karena lebih menekankan pada pemenuhan kebutuhan material
daripada pencarian makna hidup yang hakiki. Akibatnya, krisis identitas dan eksistensial
menjadi keniscayaan di tengah masyarakat yang kehilangan relasi dengan nilai-nilai fitrah
dan transendensi. Kemudian tharigah melambangkan proses penyembuhan batin, yaitu
perjuangan melawan egoisme, pencitraan palsu, dan dominasi hawa nafsu yang banyak
mengisi ruang identitas manusia modern. Dalam dunia yang penuh kebisingan informasi

dan tekanan sosial, tharigah menjadi ruang kontemplatif yang menuntut keheningan dan



40 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

kesungguhan dalam membersihkan hati. Sedangkan ma rifat menjadi representasi dari
kesadaran transenden yaitu tahap di mana manusia menemukan makna hidup yang lebih
dalam, tak lagi terikat pada hal-hal superfisial, melainkan hidup dalam orientasi tauhid yang
utuh. Ketika banyak individu hari ini mengalami kekosongan makna, ma rifat memberi
arah pulang ke dalam kesadaran bahwa hidup adalah medan untuk mengenal dan kembali
kepada Tuhan.

Lebih jauh, Syekh Abdul Qadir al-Jailani menyebut bahwa orang-orang yang
mencapai kesadaran tertinggi disebut ‘alim hagiqi, yaitu mereka yang tidak hanya
memahami haqgiqat secara konseptual, tetapi juga mengalaminya melalui dzikir khafi (dzikir
rahasia). Dzikir ini bukan sekadar ritual lisan, melainkan kesadaran batin yang
membimbing ruh untuk tetap terhubung dengan Allah bahkan ketika jasad tertidur. Dalam
pandangan ini, tidur bukan semata istirahat, melainkan kesempatan bagi ruh untuk kembali

sejenak ke asalnya, sebagaimana ditegaskan dalam Sirr al-Asrar:
fo g ol 3 aogdl sy Badbl la Bl g, by ] Ay, 2 LY L
aloy ) 2dd Ao p ) ey sld ) BB 18] o g STRL Tl didlie s (D) (3 il
i o e ) oY

Pemahaman ini sejalan dengan firman Allah dalam Surah az-Zumar ayat 42:

S Sy Sl Ul o8 0 s llis (3 28 gl Lo i i B35 &0
@D (R 3l ¥ A (3 8 gt Jel )

Artinya: “Allah mewafatkan jiwa (manusia) pada saat kematiannya dan
(mewafatkan pula) jiwa yang belum mati ketika dalam tidurnya. Maka Dia tahan jiwa
(orang) yang telah Dia tetapkan kematiannya dan Dia lepaskan jiwa yang lain sampai
waktu yang ditentukan. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda
(kebesaran Allah) bagi kaum yang mau berpikir.” (QS. az-Zumar [39]: 42)

Dalam ayat ini, Allah menjelaskan salah satu bentuk kekuasaan-Nya yang agung
dan sifat-Nya yang penuh hikmah. Allah menggenggam jiwa manusia pada saat
kematiannya dengan memutus hubungan antara ruh dan jasad secara total, serta
menggenggam jiwa orang yang sedang tidur dengan tetap mempertahankan keterhubungan
antara ruh dan jasadnya, meskipun ia tidak lagi sepenuhnya mengendalikan raganya. Allah
menahan jiwa orang yang telah ditetapkan kematiannya, dan mengembalikan jiwa orang

yang masih hidup ke dalam tubuhnya hingga batas waktu yang ditentukan.



41 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam
Fenomena tidur ini dijelaskan Nabi Muhammad saw dalam sabdanya: “ Y, 6\..& r\*‘

6&3 r\uﬁ” (Mataku tidur, tetapi hatiku tidak tidur). Hadis ini menunjukkan bahwa dzikir tetap

berlangsung di bawah alam sadar. Karena itu, mimpi seorang mukmin dapat menjadi sarana
memperoleh faidah spiritual, perjumpaan dengan ruh-ruh suci, penerimaan ilmu, ilham,
bahkan wahyu bagi para nabi.

Penafsiran para ulama terhadap ayat ini menunjukkan kedalaman makna spiritual
yang terkandung di dalamnya. Dalam salah satu riwayat dari Ibnu ‘Abbas, dijelaskan bahwa
dalam diri manusia terdapat dua unsur penting yaitu nafs (jiwa) dan ruh (ruh) yang
hubungannya diibaratkan seperti cahaya matahari yang terpancar. Jiwa memiliki fungsi
berpikir dan memilih, sementara ruh adalah unsur yang memberi kehidupan dan
menggerakkan tubuh. Ketika seseorang meninggal, kedua unsur ini dicabut seluruhnya.
Namun saat tidur, hanya jiwanya saja yang “dimatikan” sementara ruh tetap berada dalam
tubuh, tetapi dalam keadaan yang tidak sadar penuh. Hal ini menggambarkan bahwa tidur
merupakan bentuk kematian kecil (al-mawt as-sughra), suatu keadaan liminal yang
membuka akses ruhani kepada alam yang lebih tinggi.

Rasulullah £ juga memberikan perhatian khusus terhadap keadaan ruh saat tidur
melalui doa dan nasihat yang diriwayatkan dalam hadis-hadis sahih. Dalam riwayat al-

Bukhari dan Muslim, Rasulullah bersabda:

i Gl i) o) detsy daiele ani ) Kl ol ) 1 og e 0 Jo i (2 06

B Al Al 5 g Eadg G5 U B E e s L (s ¥ D (el B ol sl

(Awny ol ol ). ol H3be o i sy (i sl 15 (Ll s S8

Artinya: "Jika salah seorang di antara kalian hendak tidur, hendaklah ia meniup
bagian dalam pakaiannya, karena ia tidak mengetahui apa yang terjadi padanya.
Kemudian hendaklah ia mengucapkan: ‘Ya Tuhanku, dengan nama-Mu aku letakkan
lambungku ini, dan dengan nama-Mu pula aku mengangkatnya. Jika Engkau menahan
Jjiwaku, maka sayangilah dia. Dan jika Engkau mengembalikannya, maka jagalah dia
sebagaimana Engkau menjaga hamba-hamba-Mu yang saleh." (Riwayat al-BukharT dan
Muslim)

Hadis ini tidak hanya mengajarkan adab tidur, tetapi juga menunjukkan kesadaran

bahwa tidur adalah momen ketika ru/ berpotensi kembali kepada asalnya atau ditahan oleh



42 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

Allah.

Fenomena ini menjadi sangat relevan jika dikaitkan dengan realitas manusia modern
yang sering kali merasa lelah secara mental dan emosional, namun tidak mampu
menjelaskan akar kelelahan tersebut. Dalam perspektif Sirrul Asrar, kelelahan semacam ini
bukan sekadar akibat tekanan fisik atau beban sosial melainkan merupakan ekspresi dari
jiwa yang tertahan dan tidak tersambung dengan asal ruhaniahnya yakni Tuhan. Ruh yang
terhalang untuk kembali kepada wathan asli mengalami kegelisahan batin yang dalam,
meski secara lahiriah manusia tampak aktif dan berfungsi normal. Dalam kondisi seperti
ini, yang dibutuhkan bukan pelarian atau pengalihan perhatian, melainkan proses
pengenalan diri sejati sebagai langkah awal penyembuhan spiritual. Salam kaca mata
sufistik, krisis psikologis dan kelelahan batin yang banyak dialami generasi modern bukan
sekadar masalah medis atau sosial, tetapi juga panggilan untuk kembali menyadari asal,
arah, dan tujuan eksistensi manusia yang sejati.

Di tengah dunia yang menekankan kompetisi, performa, dan konstruksi pencitraan
diri, ajakan Syekh Abdul Qodir Al-Jailani untuk menanggalkan ego dan kepalsuan menjadi
pesan kontemplatif yang begitu relevan. Dalam Sirrul Asrar, beliau menekankan bahwa
kedekatan sejati dengan Allah tidak tampak pada gemerlap lahiriah atau pengakuan sosial,
melainkan pada keheningan batin dan keikhlasan yang tersembunyi. Orang-orang yang
benar-benar dekat dengan Allah, menurut beliau adalah mereka yang tidak dikenal oleh
banyak orang, tidak menonjolkan diri, dan hidup dalam kesederhanaan, merekalah yang
beliau sebut sebagai “Wali Allah” yang hanya dikenali oleh hati para pecinta sejati. Ini
merupakan kritik tajam terhadap budaya modern yang kerap mengukur keberhasilan dari
aspek permukaan, penampilan, popularitas, dan pencapaian materi bukan dari kedalaman

ruhani dan keikhlasan dalam pengabdian.

Asfal As-Safilin dan Degradasi Moral dalam Era Digital

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar menjelaskan bahwa ruh suci
merupakan ciptaan paling sempurna yang pertama kali diciptakan dalam kedekatan dengan
Zat Allah Yang Maha Kuasa. Atas kehendak-Nya, ruh tersebut diturunkan melewati
berbagai alam dari alam akal, alam nama dan sifat Ilahi hingga ke alam fisik yaitu dunia
kebendaan yang merupakan tingkat paling rendah (asfal as-safilin). Penurunan ini bukan
untuk merendahkan derajat rus melainkan untuk mengujinya agar mampu kembali menuju
kedudukan asalnya bahkan dalam balutan tubuh jismani.

Dalam proses penurunannya ke dunia, ruh dibungkus oleh lapisan fisik yang kasar



43 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

agar dapat berinteraksi dengan alam kebendaan tanpa merusaknya. Tubuh menjadi medium
agar ruh mampu menjalani kehidupan duniawi, namun pada saat yang sama juga menjadi

ujian bagi ruh itu sendiri. Syekh Abdul Qadir al-Jailani menjelaskan:
i3l e Q) o3, of S F opaWl b 8 58 st (3 ol 7530 s ) 3l

gl Y

“Ketika Allah menciptakan ruh qudsi dalam bentuk yang sebaik-baiknya di alam
Lahut, kemudian Dia menurunkannya ke tempat yang rendah agar bertambah keakrabannya
(unsiyyah) dan kedekatannya (qurbiyyah)”. Dengan kata lain, dunia bukanlah tujuan akhir
kehidupan, melainkan tempat ujian bagi manusia untuk mengasah jiwa dan memperbanyak
amal. Ia hanyalah jalan menuju kehidupan yang lebih kekal, di mana ruh dituntut untuk
terus bertumbuh dan mendekat kepada Tuhan, meskipun harus menghadapi berbagai
rintangan berupa nafsu, godaan, dan keterikatan pada kenikmatan duniawi.

Konsep asfal as-safilin ini menjadi sangat relevan saat dikaitkan dengan kondisi
manusia modern yang mengalami kehampaan spiritual akibat dominasi budaya
materialisme, sekularisme, dan konsumtivisme. Dunia digital, meskipun menghadirkan
kemudahan dan konektivitas, justru mempercepat keterasingan manusia dari fitrahnya.
Hedonisme, pencitraan palsu, dan ketergantungan terhadap validasi sosial adalah bentuk
keterjatuhan kontemporer. Identitas manusia modern tidak lagi ditentukan oleh nilai-nilai
spiritual, tetapi oleh algoritma dan citra eksternal yang dangkal, yang mengindikasikan
amnesia spiritual seperti disebutkan oleh Nasr sebagai malady of amnesia atau penyakit
lupa diri (Irawan, 2019, pp. 44-45).

Syekh Abdul Qadir al-Jailani menjelaskan bahwa meski ruh manusia telah dibalut
oleh jasad, ia tetap membawa benih kesatuan Ilahi. Benih itu ditanamkan dalam hati dan
disirami dengan zikrullah serta amal saleh, hingga tumbuh menjadi pohon tauhid yang
akarnya menghunjam kuat dan cabangnya menjulang ke langit ma‘rifat, sebagaimana

firman Allah:
alad) slad) 3 s jpy ) o 3 cdaladl o1 8 b ol cae 8l 52 Ls

24 53 sl d) LS 3 ey S Lol b 55288 s 1 J5 1S 559 Lo ) s

“(Perumpamaan kalimat yang baik) bagaikan pohon yang baik, akarnya teguh dan

cabangnya menjulang ke langit” (QS Ibrahim: 24). Dalam Sirrul Asrar disebutkan “Dan



44 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

Allah menumbuhkan di dalamnya pohon tauhid, akarnya tertancap di bumi ketujuh bahkan

di bawah tanah, sedangkan cabangnya menjulang ke langit ketujuh bahkan di atas ‘Arsy”.
Namun dalam konteks modern, hati manusia sering kali tertutup oleh kelalaian dan

keasyikan terhadap dunia, sehingga benih itu gagal tumbuh. Akibatnya, manusia hidup

dalam ilusi, kehilangan arah, dan mengalami kehampaan eksistensial. Jalan keluarnya,

sebagaimana ditegaskan Syekh Abdul Qadir al-Jailani 443\ Y\ bt V3, ;Jl\ U f\:,\
4ol o ol Cj.aﬁ‘ tidak akan tercapai kecuali melalui taubat nashuha dan talqin dzikir

dari ahlinya (mursyid)

Degradasi moral terlihat jelas dalam cara manusia menyikapi hidup menjadikan
kesuksesan materi sebagai ukuran nilai, mengabaikan akhlak demi popularitas, dan
menukar ketenangan batin dengan hiruk-pikuk konsumsi. Dalam Sirrul Asrar, Syekh Abdul
Qodir mengingatkan bahwa setiap manusia akan dimintai pertanggungjawaban atas urusan

dirinya sendiri. Swebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an Surah al-°Adiyat ayat 9
D 5 G b s D 5l G L Bl L N

Artinya: “Maka, tidakkah dia mengetahui (apa yang akan dialaminya) apabila dikeluarkan
apa yang ada di dalam kubur (9) dan ditampakkan apa yang tersimpan di dalam dada?
(10)”

Dalam tafsir Ibnu Katsir, surah Al-‘Adiyat ayat 9 dan 10 menjelaskan bahwasannya
pada hari kiamat kelak, seluruh isi kubur akan dibangkitkan dan apa yang tersembunyi
dalam dada manusia akan diperjelas dan ditampakkan. Ayat ini menjadi peringatan keras
bagi manusia agar tidak lalai terhadap kehidupan akhirat karena semua amal perbuatan
bahkan niat dan isi hati yang terdalam akan diungkap dan diperhitungkan oleh Allah (7afsir
Ibnu Katsir Surat Al-’Adiyat, Ayat 1-11,2015).

Syekh Abdul Qodir juga menggambarkan tubuh manusia sebagai pasar tempat
berbagai ruh melakukan “perdagangan” dengan keuntungan dan kerugian yang berbeda. Ini
menggambarkan dinamika batin manusia dalam kehidupan sehari-hari ada ruk kehidupan,
ruh akal, ruh suci yang saling berinteraksi di dalam satu tubuh. Bila ru/ suci tidak diberi
ruang untuk menuntun, maka dominasi akan diambil alih oleh dorongan nafsu dan insting
rendah, yang mengarahkan manusia kepada kerugian batin, sekalipun tampak berhasil
secara lahiriah.

Dalam konteks dunia modern yang terdigitalisasi, Henri Nouwen menegaskan



45 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

bahwa ketergantungan manusia terhadap perangkat digital secara bertahap mengalihkan
perhatian mereka dari kebutuhan untuk merefleksikan diri. Akibatnya, manusia kehilangan
kemampuan kontemplatif, terputus dari pengalaman keheningan batin, dan mengalami
disorientasi dalam memahami arah hidupnya (Saputra, 2024, p. 158). Ruh yang seharusnya
menjadi penuntun menuju Allah justru dikaburkan oleh ekspektasi sosial, opini publik, dan
ketergantungan pada gawai. Dalam situasi seperti ini, asfal as-safilin bukan lagi sekadar
konsep metafisik, melainkan kondisi nyata yang dialami manusia setiap hari, hidup tanpa
orientasi ruhani, tertawan oleh citra palsu, dan menjauh dari kesadaran tauhid.

Namun demikian, Sirrul Asrar juga menghadirkan harapan. Turunnya ruh ke dunia
bukan untuk terperosok selamanya melainkan untuk kembali naik ke derajat asalnya.
Kesadaran akan posisi rendah ini justru menjadi titik tolak untuk bangkit. Melalui
penyucian hati dan dzikir yang ikhlas, manusia dapat menapaki jalan tauhid, dan
menjadikan asfal as-safilin sebagai awal pendakian menuju magam al-qurb (kedekatan
kepada Allah). Sebagaimana Syekh Abdul Qodir memberi kita kerangka sufistik yang tidak
hanya menjelaskan sebab keterjatuhan manusia, tetapi juga membuka jalan pemulihan
spiritual yang relevan bagi zaman digital. Ia tidak memandang dunia sebagai musuh,

melainkan sebagai ladang ujian, tempat ruh diuji dan diarahkan untuk kembali ke fitrahnya.

Ruh, Ilmu dan Ma’rifat sebagai Peta Spiritualitas dalam Sirrul Asrar

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar memaparkan struktur spiritual
manusia melalui penjelasan tentang tempat dan fungsi berbagai jenis ruh dalam tubuh.
Penjelasan ini bukan sekadar metafisika abstrak, melainkan peta ruhani yang sangat
sistematis dan reflektif. Setiap jenis ruh (ruh jismani, ruh ruwani, ruh sultani, dan ruh
qudusi) menempati posisi yang berbeda dalam tubuh dan memiliki fungsi spiritual
tersendiri. Pusat dari semua aktivitas ruhani ini adalah hati, yang dalam pandangan sufistik
merupakan wadah utama dari pengetahuan sejati dan tempat bersatunya kehendak, cinta,
dan pengenalan terhadap Tuhan.

Syekh Abdul Qadir al-Jailani menjelaskan bahwa ruh jasmani bersemayam di dalam
dada dan berhubungan langsung dengan pancaindra, sehingga berkaitan erat dengan urusan-
urusan syariah. Ia berfungsi sebagai dasar keteraturan lahiriah manusia dan menjalankan
segala perintah agama tanpa mencampurkannya dengan unsur kemusyrikan. Dalam Sirrul

Asrar ditegaskan



46 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

Sl e

“Tempat ruh jasmani adalah jasad, tempat ruh ruwani adalah hati, tempat ruh sultani
adalah fu’ad, dan tempat ruh qudsi adalah sirr (rahasia terdalam)”. Dengan demikian, ruh
jasmani tunduk kepada hukum-hukum lahiriah syariah dan beramal secara murni demi
Allah semata. Hal ini sesuai dengan firman Allah Swt. dalam Surah Al-Kahfi ayat 110:
“...dan tidak menjadikan apa dan siapa pun sebagai sekutu dalam beribadah kepada
Tuhannya.” Juga sejalan dengan sabda Nabi Muhammad Saw.: “Sesungguhnya Allah itu
Witir (Maha Tunggal) dan Dia mencintai witir” yang dimaknai sebagai keikhlasan dalam
beramal tanpa riya, tanpa keinginan untuk dilihat atau didengar oleh manusia.

Petunjuk Ilahi kepada ruh jismani menghasilkan suasana batin yang mampu
menyaksikan bukti-bukti kewujudan Allah di alam nyata, merasakan sifat-sifatNya,
menyadari kesatuan dalam keberagaman, serta memahami hagigah di balik segala sesuatu
yang tampak. Kedekatan dengan Sang Pencipta menjadi ganjaran atas kebaikan yang
dilakukan dengan ikhlas tanpa mementingkan diri sendiri. Meski begitu, semua pengalaman
tersebut masih berada dalam lingkup alam dari bumi hingga langit. Bahkan berbagai bentuk
kekeramatan seperti berjalan di atas air, terbang di udara, mempercepat langkah, mendengar
suara dari kejauhan, melihat gambaran, hingga membaca fikiran tersembunyi pun termasuk
dalam lingkup alam dunia. Ganjaran lainnya juga dijanjikan di akhirat dalam bentuk
kenikmatan seperti surga, pelayan-pelayan, bidadari, susu, madu, arak, dan lain sebagainya.
Semua itu merupakan balasan atas amal kebaikan manusia yang lahir dari ketaatan kepada
syariah.

Di tingkat yang lebih dalam, terdapat ruh ruwani yang bermukim di hati, bertugas
mengenali jalan-jalan keruhanian. Ruh ini tidak berbicara dengan huruf atau suara tetapi
menyaksikan makna-makna batin secara langsung. Sebagaimana firman Allah dalam surat

Al-Isra ayat 110
b S Y, Inlay 365 V5 s e 4B 1525 U ) S3) 1,esl 1 Q1,81

Artinya: “Katakanlah (Nabi Muhammad), “Serulah ‘Allah’ atau serulah ‘Ar-

Rahman’! Nama mana saja yang kamu seru, (maka itu baik) karena Dia mempunyai nama-



47 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

nama yang terbaik (Asmaulhusna). Janganlah engkau mengeraskan (bacaan) salatmu dan
janganlah (pula) merendahkannya. Usahakan jalan (tengah) di antara (kedua)-nya!.”

Firman Allah Swt. dalam Surah Al-Kahfi ayat 110 mengisyaratkan bahwa tugas
utama manusia di dunia ini adalah mengesakan Allah dalam seluruh aspek ibadah, tanpa
menyekutukan-Nya dengan apa pun. Menurut Syekh Abdul Qodir al-Jailani, tugas ini
terwujud melalui kesadaran batin yang mendalam terhadap nama-nama Allah yang menjadi
inti dari pengetahuan ma rifat. Pengetahuan ini bukan sekadar hafalan lahiriah, melainkan
pengalaman ruhaniah yang menuntun manusia mencapai makam ma rifat yakni tingkat
kedekatan dengan Allah yang dibangun atas pengenalan terhadap nama-nama-Nya yang
agung. Dalam sabda Nabi Muhammad Saw.: “Sesungguhnya Allah memiliki sembilan
puluh sembilan nama, barang siapa menghafalnya (mempelajarinya), maka ia akan masuk
surga” menunjukkan bahwa pengenalan terhadap Asmaul Husna merupakan jalan spiritual
menuju keselamatan akhirat.

Lebih lanjut dijelaskan bahwa dua belas dari nama-nama Ilahi tersembunyi dalam
kalimat tauhid La ilaha illa Allah yang terdiri dari dua belas huruf, dan setiap huruf menjadi
wadah bagi satu nama Ilahi dalam perkembangan hati manusia. Nama-nama ini terdistribusi
pada empat alam perjalanan ruh alam mulk, malakut, jabarut, dan lahut masing-masing
memuat tiga nama [lahi yang berbeda. Dalam tahapan ini, Allah mengikat hati para kekasih-
Nya dengan kasih sayang melalui pengenalan nama-nama-Nya yang suci, sebagaimana

firman-Nya:

1 230 sy Al 20 s 51 35 W sl 3 ) sl 1) ) 0

Artinya: “Allah meneguhkan orang-orang yang beriman dengan ucapan yang teguh
dalam kehidupan di dunia dan di akhirat. Allah menyesatkan orang-orang yang zalim, dan
Allah berbuat apa yang Dia kehendaki.” (QS. Ibrahim: 27).

Ruh ruwani berfungsi sebagai penghubung antara kehidupan batin dan kesadaran
ruhani. Dalam maqam ini, ruh mengalami kesaksian terhadap alam malaikat, menyaksikan
cahaya, para penghuninya, dan suasana surgawi yang murni. Bahasa ru/ ini adalah bahasa
batin, tanpa huruf dan tanpa suara, namun sarat makna dan penuh rahasia. Perhatiannya
selalu terarah pada makna-makna tersembunyi dan isyarat ilahiah yang tidak terjangkau

oleh akal biasa. Kelak, tempat kembalinya ru/ ini adalah surga Na‘im, taman kebahagiaan



48 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

yang dijanjikan Allah sebagai ganjaran bagi ruh-ruh yang telah tersucikan dan sampai
kepada hakikat ma rifat.

Selanjutnya, ruh sultani berada di pusat hati (jantung spiritual), yaitu tempat
kenikmatan ma rifat. Ia senantiasa mengamalkan Asma’ Arba’ah secara terus-menerus

melalui lisan hati. Hal ini sejalan dengan sabda Rasulullah SAW:

G awd gl ool Ul sy oldl e cads Je al iz s oLl lo ol Ll
@55\ S de o axly (407 o) aa) G G o1y (252 /2) Hidl a3y (82 /7) Canall

(200 )

Artinya: "llmu itu ada dua macam. Satu di lidah, yang menjadi hujjah Allah atas
makhluk-Nya; dan satu lagi di dalam hati, itulah ilmu yang bermanfaat.”

Hadis ini diriwayatkan oleh Ibnu Abi Shaybah dalam al-Musannaf (7/82), al-
Bayhagqi dalam Shu ‘ab al-Iman (2/252), Ibnu al-Mubarak dalam al-Zuhd (hlm. 407), dan
Ahmad bin Hanbal dalam a/-Wara ‘ (hlm. 200).

Fenomena ini sejalan dengan penjelasan Syekh Abdul Qadir al-Jailani dalam Sirr
al-Asrar. Ia mengutip sebuah hadis Nabi #: “Ilmu ada dua: satu di lisan, dan satu di hati.
Yang pertama adalah hujjah Allah atas makhluk-Nya, dan yang kedua adalah ilmu yang
bermanfaat.” Menurut Syekh Abdul Qadir, ilmu lisan adalah ilmu yang hanya menyentuh
permukaan: hafalan, data, retorika, atau bahkan dogma. Sedangkan ilmu hati (ilmu janan)
adalah ilmu yang benar-benar hidup, lahir dari kesucian jiwa dan keikhlasan dalam
mendekat kepada Allah. Melalui ilmu inilah seorang hamba dapat menyingkap makna Al-
Qur’an secara bertahap, lapis demi lapis, hingga semakin dekat kepada haqiqah.

Kenikmatan bagi ruh sultani adalah kelazatan dan kecintaan yang dirasakannya
melalui penyaksian terhadap keindahan, kesempurnaan, dan kemurahan Allah Yang Maha

Tinggi. Allah SWT berfirman dalam surah An-Najm ayat 11:
@ by L 3 oSG

Artinya: "Hatinya tidak mendustakan apa yang telah dilihatnya."

Ayat ini menjelaskan bahwa kebanyakan manusia menyangka telah memahami apa
yang dilihatnya, padahal hati mereka belum benar-benar meyakini apa yang disaksikan.
Tidak demikian halnya dengan penglihatan dan keyakinan Nabi Muhammad SAW terhadap

malaikat Jibril, meskipun kedatangan Jibril seringkali dalam bentuk yang berbeda. Hal ini



49 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

karena Rasulullah SAW telah mengenal bentuk asli Jibril, sebagaimana beliau melihatnya
pertama kali di Gua Hira saat menerima wahyu. Maka, meskipun Jibril kemudian datang
dalam rupa sahabat Dihyah al-Kalbi, hal itu tidak menghapus identitasnya, sebab Rasulullah
SAW telah memiliki penyaksian batin terhadap bentuk aslinya (4n-Najm Ayat 11, n.d.).

Nabi SAW juga menggambarkan keadaan ini dengan cara lain:

W Gty (280 /4) 25l 5y (167 /8) (58 (3 el oy - cpmsh) 310 ool

(179/6) sLal\, (105 /1) gchaa\j (325 /2)

Artinya: "Orang beriman adalah cermin bagi orang beriman lainnya."

Hadis ini diriwayatkan oleh al-Bayhaqi dalam al-Kubra (juz 8, hlm. 167), Abu
Dawud dalam Sunan Abi Dawud (juz 4, hlm. 280), al-Tabarani dalam al-Awsat (juz 2, hlm.
325), al-Qada‘i (juz 1, hlm. 105), dan al-Diya’ (juz 6, hlm. 179).

Dalam konteks ini, “yang beriman” pertama merujuk pada hati seorang mukmin
yang sempurna, sedangkan “yang beriman” kedua adalah pancaran hagigah keimanan itu
sendiri, yang tidak lain merupakan cahaya dari Allah Yang Maha Tinggi. Tempat kembali
ruh sultani di akhirat adalah Surga Firdaus yaitu surga yang paling tinggi.

Terakhir, ruh qudusi merupakan tempat di mana Allah menyimpan rahasia-Nya

dalam diri manusia. Hal ini sebagaimana dinyatakan dalam hadis qudsi:

Dikutip oleh Isma‘il Haqqi dalam tafsirnya Ruh al-Bayan, juz 3, halaman 8.
Artinya: “Manusia adalah rahasiaku, dan Aku adalah rahasianya.”

Tugas utama ruh qudusi adalah merealisasikan haqiqah kebenaran melalui
pencapaian keesaan (tauhid murni). [a membawa keragaman menuju kesatuan melalui
penyebutan terus-menerus terhadap Asmaul Wahdah (nama-nama keesaan) dalam bahasa
rahasia yang suci bukan dalam bentuk bunyi lahiriah. Bahasa ini bersumber dari kedalaman
batin, bukan dari lidah lahir.

Hal ini ditegaskan dalam firman Allah SWT dalam Surah Thaha ayat 7:
® ot 20 58 Ul 5

Artinya: "Dan jika engkau mengeraskan ucapanmu, maka sesungguhnya Dia



50 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

mengetahui rahasia dan yang lebih tersembunyi lagi."

Ayat ini menunjukkan bahwa dalam berdoa atau berdzikir, suara yang dikeraskan
atau dibisikkan tidak membuat perbedaan bagi Allah SWT, karena Dia mengetahui baik
apa yang dirahasiakan maupun yang lebih tersembunyi dari itu seperti lintasan hati dan
pikiran terdalam. Ucapan lisan hanyalah representasi dari isi hati yang sesungguhnya
(Thaha Ayat 7,n.d.).

Ruh qudusi hanya dipahami oleh Allah dan hanya Allah pula yang mendengar
“bahasanya” dan mengetahui keadaannya. Kenikmatan bagi ruh ini adalah penyaksian
terhadap ciptaan pertama Allah sebuah realitas keindahan Ilahiah yang tidak terbandingkan.
Dalam penyaksian ini, tidak ada dualitas antara pendengaran dan penglihatan, keduanya
menyatu dalam kesadaran ruhaniah. Apa yang disaksikan ruh qudusi bukan sekadar sifat-
sifat Allah secara terpisah melainkan perpaduan esensial antara keperkasaan dan kekerasan-
Nya sebagai Yang Maha Esa dengan keindahan, kelembutan, dan kemurahan-Nya sebagai
Tuhan Yang Maha Penyayang.

Syekh Abdul Qadir al-Jailani dalam Sirrul Asrar merumuskan peta spiritualitas
manusia yang sangat sistematis, yang tidak hanya relevan untuk konteks tasawuf klasik,
tetapi juga menjadi kritik yang mendalam terhadap de-spiritualisasi manusia kontemporer.
Empat lapisan ruh yang dijelaskan Syekh Abdul Qodir Al-Jailani jismani, ruwani, sultani,
dan qudusi dapat dipahami sebagai tangga-tangga eksistensial yang harus dilalui manusia
untuk kembali menemukan fitrahnya, yakni realitas terdalam dirinya yang bersatu dengan
kehendak Ilahi.

Dalam konteks hari ini, Manusia modern sering kali terjebak pada tataran jismani
atau dimensi lahiriah kehidupannya. Ia sangat terhubung dengan dunia fisik, terikat pada
rutinitas, status sosial, serta regulasi moral-formal namun miskin pengalaman batin.
Keberagamaannya cenderung bersifat verbal, doktrinal, dan seremonial tanpa menyentuh
kedalaman spiritual. Meskipun secara syariah ia tampak taat, tetapi dimensi ihsan yakni
menyembah seolah melihat Allah sering kali hilang dari kesadaran religiusnya. Seperti yang
disampaikan Buya Hamka, krisis manusia modern bukan semata krisis lahiriah melainkan
krisis eksistensial yang berakar dari cara pandang yang materialistik, rasionalistik, dan
terputus dari nilai-nilai spiritual (Khotimah, 2009, pp. 15-17). Sirrul Asrar mengingatkan
bahwa ketaatan lahiriah meski penting, bukanlah tujuan akhir melainkan gerbang menuju
realitas yang lebih dalam penyaksian terhadap makna Ilahiah melalui ruh-ruh yang lebih
tinggi.

Level ruh ruwani, misalnya, menunjukkan pentingnya intuisi dan kesadaran ruhani



51 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

yang melampaui diskursus lahir. Dalam masyarakat modern, rasionalitas, logika, dan output
material dijadikan ukuran utama dalam menilai segalanya. Nilai-nilai spiritual, moral, dan
afektif tersingkir dari ruang hidup manusia. Zygmunt Bauman menyebut modernisme
sebagai rezim akal budi yang menyingkirkan emosi dan agama. Manusia modern menjadi
makhluk birokratis yang tunduk pada hukum dan sistem. Akibatnya, terjadi dehumanisasi
dan krisis batin yang tak tersentuh oleh nalar semata (Sobon & Ehaq, 2021, p. 133).
pandangan ini memberikan kontra narasi bahwa tidak semua kebenaran dapat dijelaskan
oleh argumen, dan bahwa makna tertinggi justru hadir dalam diam, renung, dan penyaksian
batin. Banyak fenomena kontemporer seperti stres eksistensial, gangguan identitas, dan
alienasi spiritual sebenarnya berakar pada kekosongan ruhani akibat terputusnya hubungan
antara manusia dan kedalaman hatinya.

Lebih jauh, ruh sultani dan ruh qudusi menjadi simbol dari potensi ruhani manusia
untuk meraih ma rifat, yaitu pengetahuan yang bersumber langsung dari penyaksian
terhadap keindahan dan keesaan Tuhan. Di dunia modern yang dijejali dengan budaya self-
branding, pencitraan diri, dan pencapaian ego kolektif, media sosial menjadi ruang yang
sangat strategis untuk membangun eksistensi dan identitas virtual. Individu tidak hanya
menampilkan siapa dirinya, tetapi juga mengkonstruksi citra ideal yang ingin dilihat oleh
publik, demi memperoleh pengakuan sosial dan keuntungan, baik secara materi maupun
simbolik (Umaya et al., 2024). Keberadaan ruh sultani yang hanya aktif ketika hati telah
bersih dari riya dan ambisi duniawi menjadi teguran yang tajam. Begitu pula ruh qudusi
yang menjadi tempat tersimpannya rahasia Ilahi, hanya bisa diakses melalui penjernihan
batin yang sangat mendalam sesuatu yang justru mulai dilupakan dalam dunia yang semakin
bising dan eksternalistik.

Syekh Abdul Qadir al-Jailani mengibaratkan ilmu batin seperti mata air yang terus
mengalir dan menyuburkan, sedangkan ilmu lahir seperti hujan yang hanya menyentuh
permukaan. Manusia modern, yang haus akan makna namun hanya meminum hujan yang
dangkal, terus merasa lapar meski otaknya dipenuhi informasi. Mereka kehilangan akar
yang menghubungkan antara pengetahuan dan keheningan batin. Maka struktur rus dalam
Sirrul Asrar menjadi peta spiritualitas yang amat relevan, karena menuntun manusia bukan
sekadar untuk menjadi tahu, tetapi untuk kembali menjadi menjadi manusia seutuhnya yang
menyatu dengan Tuhannya.

Dalam perspektif ini, terapi eksistensial yang ditawarkan Sirrul Asrar bukanlah
melalui manajemen stres atau pelatihan motivasi, melainkan melalui tazkiyah (penyucian

hati), mujahadah (perjuangan batin), dan dzikrullah yang membawa manusia naik dari alam



52 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

lahiriah menuju alam ketuhanan. Inilah jalan yang membawa manusia keluar dari jebakan
kepalsuan menuju kebenaran hakiki. Jalan ini tidak populer di zaman yang tergesa, tetapi
justru di sanalah letak keselamatan manusia: dalam keheningan yang bercahaya, di mana

hanya Allah dan hamba-Nya yang saling mengetahui satu sama lain.

Syariah, Tharigah, Ma’rifah dan Haqiqah sebagai Jalan Menuju Keutuhan Spiritual

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dalam Sirrul Asrar mengklasifikasikan cabang ilmu
spiritual menjadi empat bagian utama: syariah, tharigah, ma’rifat, dan hagqgiqah.
Keempatnya merupakan struktur ilmu dan laku ruhani yang saling bertaut dan membentuk
satu jalan vertikal menuju puncak kedekatan dengan Allah. Masing-masing tahap
merupakan stasiun perjalanan ruhani yang harus dilalui secara bertahap bukan secara
instan.

Selain itu, Syekh Abdul Qadir al-Jailani juga menyebutkan dalam Sirr al-Asrar:

s 8Ly YA g C\? oLy g dagbly 31 ))&l Lelabl & Lally 5 0 day 2l

Artinya: “Syariah laksana pohon, tarekat adalah rantingnya, ma’rifat adalah
dedaunannya, haqiqah adalah buahnya. Dan Al-Qur’an telah menghimpun semuanya, baik
petunjuknya yang jelas, isyarat, tafsiran maupun takwilnya.”

Pertama adalah syariah yaitu ilmu lahiriah yang meliputi hukum-hukum Allah,
perintah, dan larangan. Ia ibarat pohon yang menjadi fondasi awal dari seluruh perjalanan
spiritual. Tanpa syariah tidak ada pondasi yang kokoh karena dari sinilah amal dan adab
bermula. Namun, menurut Syekh Abdul Qadir al-Jailani, syariah bukan sekadar ritual dan
aturan formal melainkan bekal ruhani yang menuntun manusia untuk mengenali kehendak
Ilahi dalam tindakan sehari-hari. Tantangan pada tahap ini adalah godaan hawa nafsu yang
menimbulkan penolakan terhadap beban syariah menjadikan ibadah sebagai beban, dan
mengalihkan makna ibadah menjadi tujuan duniawi.

Tahap kedua adalah tharigah yakni jalan batin menuju penghayatan yang lebih
dalam terhadap syariah. Ia adalah ranting dari pohon yang bernama agama. Dalam tarekat,
seorang salik memulai proses penyucian diri melalui dzikir, mujahadah, dan perenungan
mendalam. Namun, pada tahap ini, hawa nafsu menggoda dengan bentuk-bentuk spiritual

palsu berupa mengklaim derajat tinggi, mengaku sebagai wali atau bahkan nabi meski



53 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

belum menguasai laku dasar. Tantangan ini lebih halus dan menyesatkan karena nafsu
membungkus egonya dengan jubah ruhani.

Tahap ketiga adalah ma rifat, dedaunan dari pohon spiritualitas yaitu pengenalan
batin yang sejati kepada Allah. Ma’rifat bukan diperoleh lewat logika atau banyak
membaca melainkan melalui tajalli (penyingkapan) dan futuh (pembukaan batin). Namun
bahkan pada maqam ini, hawa nafsu masih mengintai dalam bentuk paling halus
kesombongan batin, merasa telah sampai, atau bahkan mengklaim sebagai Tuhan. Ini
adalah syirik khafi yang disebut Syekh Abdul Qadir al-Jailani sebagai bentuk syirik yang

sangat samar. Allah berfirman:

e (8 538 o o Jo Jaey iy e o 255 o Jo 0 AT dpp 4135 e e

® 5357 6l &l s

Artinya: “Tahukah kamu (Nabi Muhammad), orang yang menjadikan hawa
nafsunya sebagai Tuhannya dan dibiarkan sesat oleh Allah dengan pengetahuan-Nya,
Allah  telah mengunci pendengaran dan hatinya serta meletakkan tutup atas
penglihatannya, siapakah yang mampu memberinya petunjuk setelah Allah
(membiarkannya sesat)? Apakah kamu (wahai manusia) tidak mengambil pelajaran?” (QS.
Al-Jatsiyah: 23).

Dalam Tafsir al-Qurtubi, mengenai ayat ini beliau menjelaskan bahwa makna
menjadikan hawa nafsu sebagai ilah adalah mengikuti keinginan tanpa petunjuk akal dan
wahyu. Menurut beliau, ini adalah bentuk kesesatan yang disengaja, karena orang tersebut
lebih memilih hawa nafsunya daripada kebenaran. Al-Qurtubi juga menukil pendapat ulama
seperti Ibnu ‘Abbas dan Qatadah yang menyatakan bahwa orang semacam ini menjadikan
keinginan pribadinya sebagai dasar hukum dan agamanya. Allah membiarkan mereka
dalam kesesatan, karena mereka telah menolak kebenaran setelah mengetahuinya. Sebagai
akibatnya, Allah menutup pendengaran, hati, dan penglihatan mereka dari cahaya hidayah.
Penjelasan ini menunjukkan betapa bahayanya menjadikan hawa nafsu sebagai penentu
hidup, karena ia membawa pada penyimpangan total dari jalan Allah.

Tahap tertinggi adalah haqigah yaitu buah dari pohon spiritual. Ini adalah wilayah
kesatuan murni di mana tidak ada lagi ruang bagi setan, nafsu, bahkan malaikat. Ia adalah
wilayah mutlak Allah tempat segala selain-Nya lenyap. Di sinilah ruh fana’ dalam keesaan

Allah dan baga’ dalam kehendak-Nya. Seorang hamba yang telah sampai pada maqam ini



54 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

menjadi ikhlas sejati bukan karena belajar, tapi karena dilenyapkan dari dirinya sendiri.

Sebagaimana firman Allah QS. Shaad: 82-83

@ Gl e Bk VD ) 25T a6

Artinya: “(Iblis) berkata, “Demi kemuliaan-Mu, pasti aku akan menyesatkan
mereka semuanya. Kecuali, hamba-hamba-Mu yang terpilih (karena keikhlasannya) di
antara mereka.”

Dalam Surah Shad ayat 82-83, Iblis bersumpah di hadapan Allah: “Demi
kemuliaan-Mu, aku pasti akan menyesatkan manusia seluruhnya dengan tipu daya, hingga
mereka memandang baik perbuatan buruk.” Namun ia mengakui pengecualian, “kecuali
hamba-hamba-Mu yang terpilih, yang telah Engkau beri taufik untuk tetap dalam petunjuk
dan ketaatan.” Ayat ini menegaskan bahwa Iblis pun tak mampu menyesatkan hamba-
hamba yang mukhlis (tulus dan ikhlas dalam pengabdian kepada Allah) karena mereka
berada dalam lindungan dan petunjuk-Nya.

Seseorang belum dikatakan mukhlis sejati sebelum mencapai tingkatan hagiqah.
Sebab sifat-sifat basyariyah tidak akan sirna kecuali dengan tersingkapnya Zat Allah
melalui penyaksian batin. Ma ‘rifatullah di sini tidak diperoleh melalui guru atau bacaan
melainkan sebagai ilmu ladunni yaitu pengetahuan yang dikaruniakan langsung oleh Allah.
Ini seperti yang dialami oleh Nabi Khidir yang memperoleh ilmunya langsung dari sumber
ilahi, bukan dari proses formal.

Dalam maqam ini, seorang hamba akan menyaksikan ruh-ruh suci, bertemu Nabi
Muhammad saw. secara hakiki, dan menerima kabar gembira dari para nabi bahwa ia telah
wushul kepada Allah dan akan bersama para shalihin. Namun, orang yang belum menapaki
jalan ini tidak dapat disebut ‘alim meski telah membaca ribuan kitab, karena ilmunya belum
menyentuh makna ruhani yang sejati.

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani mengibaratkan perjalanan spiritual ini sebagai upaya
terbang ke langit yang memerlukan dua sayap ilmu lahir dan ilmu batin. Orang yang hanya
memiliki satu sayap yakni ilmu syariah saja tidak akan bisa mencapai wilayah suci apalagi
maqgam al-qurbah (kedekatan dengan Allah). Bahkan alam malakut dan jabarut pun bisa
menjadi godaan atau jebakan spiritual jika seorang salik terhenti pada keindahan-keindahan
di dalamnya.

Dalam hadis qudsi yang dikutip Syekh Abdul Qadir al-Jailani, Allah berfirman:



55 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam
céu\oﬂa:ié\,\l\é (g ydly DS B il Yo s S o )T 3] sae b

s 35 lae 5 Lo sl &2 o Bl G ot &y pdly el o oS,

Artinya: "Wahai hamba-Ku, jika engkau ingin memasuki haram-Ku, janganlah
engkau menoleh kepada al-Mulk, al-Malakut, dan al-Jabarut, karena al-Mulk adalah setan
bagi orang dunia, al-Malakut adalah setan bagi orang yang bermarifat, dan al-Jabarut
adalah setan bagi orang yang wagqif (ma’rifat yang lebih tinggi). Barangsiapa meridhai
salah satunya, ia akan terbuang dari sisi-Ku."

Maksudnya, bukan terusir dari surga secara tempat, tetapi terusir dari kedekatan dan
penyaksian terhadap Allah. Ini adalah peringatan bahwa keinginan terhadap kenikmatan
ruhani pun bisa menjadi hijab jika tidak dibarengi dengan pemurnian total.

Puncak dari semua ini adalah kelahiran thiflul ma ‘ani “bayi maknawi” dalam diri
manusia, yaitu haqigah dari al-insan al-haqiqi (manusia sejati). la hanya lahir jika cahaya
syariah dan haqiqgah menyatu. Inilah magam para muwahhidin yang telah tenggelam
sepenuhnya dalam keesaan Allah. Di sana, tidak ada lagi yang terlihat kecuali jamalullah
keindahan Allah. Seperti mata yang silau karena menatap matahari, manusia yang fana’
dalam Allah tak lagi melihat dirinya, melainkan hanya Dia semata.

Sebagaimana Nabi Isa as. berkata:
o A g (S e Ay G Dlpell oSl ) pluidl ol )

Artinya: “Seseorang tidak akan dapat masuk ke dalam kerajaan langit (alam
malakut) kecuali ia dilahirkan dua kali, sebagaimana burung dilahirkan dua kali.”

Maknanya adalah kelahiran kedua dari sisi makna yakni terwujudnya ruk spiritual
melalui penyatuan ilmu lahir dan ilmu batin. Ini adalah gerbang menuju samudra hagiqah
tempat ilmu tidak lagi disampaikan lewat suara dan tulisan tetapi langsung dari limpahan
cahaya ruhani.

Seseorang tidak akan mencapai maqam hagigah hanya dengan mengandalkan ilmu
syariah semata sebab dalam pandangan sufistik yang juga dianut oleh tokoh-tokoh seperti
Syekh Abdul Qadir al-Jailani, perjalanan menuju kesempurnaan spiritual harus melalui
tahapan syariah, dilanjutkan dengan tarekat, hingga akhirnya sampai pada hagiqah Ketiga
tahapan ini saling berkaitan dan tidak bisa dipisahkan satu sama lain, di mana syariah

menyempurnakan aspek lahiriah, tarekat menyempurnakan batin, dan hagigah menjadi



56 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

puncak dari realisasi ibadah yang sejati (Rahayu, 2020, p. 2).

Dalam dunia yang terjebak dalam kebisingan, urgensi, dan pencapaian lahiriah,
ajaran empat tahap ini menjadi jalan pulang yang otentik. Syekh Abdul Qodir menawarkan
terapi eksistensial yang bukan sekadar manajemen stres atau motivasi positif, tetapi
pemurnian spiritual melalui dzikir, keheningan, dan pengakuan total atas kelemahan diri.
Inilah spiritualitas Islam yang dalam, inklusif, dan membebaskan. Inilah jalan yang
ditawarkan Sirrul Asrar dari simbol menuju makna, dari pengetahuan menuju penyaksian,

dari diri menuju Tuhan.

Kesimpulan

Penelitian ini menemukan bahwa ajaran-ajaran sufistik dalam Sirrul Asrar karya
Syekh Abdul Qodir Al-Jailani menawarkan peta spiritual yang utuh dan sistematis bagi
manusia modern yang mengalami kelelahan eksistensial, krisis identitas, dan keterputusan
dari fitrahnya. Konsep wathan asli, asfal as-safilin, serta struktur empat cabang ilmu
syariah, tharigah, ma rifat, dan hagiqah menjadi kerangka pemulihan ruhani yang relevan
di tengah dunia yang serba cepat, dangkal, dan terobsesi pada pencitraan diri.

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani menekankan bahwa perjalanan menuju keutuhan
spiritual tidak dapat dilakukan secara instan atau setengah hati. Ia menuntut disiplin lahiriah
melalui syariah, kejujuran batin melalui tharigah, penyaksian maknawi melalui ma rifah,
hingga peleburan total dalam ketauhidan melalui haqiqah. Dalam konteks kontemporer,
keempat tahap ini tidak hanya menjadi wacana teologis, tetapi dapat dimaknai sebagai
terapi eksistensial yang menuntun manusia untuk kembali kepada makna, keheningan, dan

keikhlasan sesuatu yang mulai langka dalam budaya digital yang bising dan serba instan.

Referensi

An-Najm Ayat 11. (n.d.). Quran.Nu.or.Id. https://quran.nu.or.id/an-najm/11

Arief, M. Y. (2022). TIFLUL MA’ANI, RECEIVER DAN TRANSMITTER INFORMASI
ANTARA ALLAH DAN INSAN DALAM KITAB SIRRUL ASRAR KARYA
SHAYKH ABDUL QADIR AL-JAILANIL. A/ Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan Dan
Kemasyarakatan, 16(6), 2568-2580.

Hernawati, H., & Mulyani, D. (2023). Tantangan dan Peluang Pendidikan Islam dalam
menyiapkan Generasi Tangguh di Era 5.0. Al-Fikri: Jurnal Studi Dan Penelitian
Pendidikan Islam, 6(1), 1. https://doi.org/10.30659/jspi.6.1.1-17

Imron, A. (2018). Tasawuf dan Problem Psikologi Modern. Jurnal Pemikiran Keislaman,
29(1), 23-35. https://doi.org/10.33367/tribakti.v29i1.561



57 | Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf dan Peradaban Islam

Irawan, D. (2019). Tasawuf sebagai Solusi Krisis Manusia Modern: Analisis Pemikiran
Seyyed Hossein Nasr. Tasfiyah, 3(1), 41. https://doi.org/10.21111/tastiyah.v3i1.2981

Irmansyah. (2014). Konsep Ibadah Abdul Qadir Al-Jailani Dalam Kitab Sir Al- Asrar
Ditinjau Dari Magashid Syariah Al-Syatibi. Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah.

Kholifah, D. U. (2021). Konsep Tasawuf Akhlaqi Abdul Qadir Al-Jailant dan
Relevansinya Terhadap Problematika Modernitas (Studi Pada Kitab Sirrul Asrar
Wamazhharul Anwari Fima Yahtaju Ilaihil Abrar). In Indonesian Journal of Islamic
Theology and Philosophy (Vol. 3, Issue 2).
http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ijitpDOI:http://dx.doi.org/10.24042/ijtp.v3i
2.11327

Khotimah, H. (2009). Tasawuf Sebagai Metode Terapi Krisis Manusia Modern Menurut
Pemikiran Buya Hamka. UIN SYARIF HIDAYATULLAH JAKARTA.

Rahayu, S. E. (2020). Islam Sempurna Dalam Konsep Syariat, Tarekat dan Hakikat. Jurnal
Ilmu Keislaman Dan Sosial, 3(1), 1-8.

Rusydy, M. (2018). Modernitas Dan Globalisasi: Tantangan Bagi Peradaban Islam.
TAJDID: Jurnal lImu Ushuluddin, 17(1), 91-108.
https://doi.org/10.30631/tjd.v17i1.67

Saputra, M. (2024). KEHENINGAN MENURUT HENRI NOUWEN DALAM DUNIA
MODERN. Journal Felicitas, 1V(2), 153—-164.

Shofwan, A. M. (2022). Rukun Islam Tataran Syariat dan Tarekat dalam Kitab Sirrul Asrar
karya Abdul Qadir Al-Jailani. NALAR: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam, 6(2),
104—110. https://doi.org/10.23971/njppi.v6i2.4506

Sobon, K., & Ehaq, T. A. L. (2021). Kritik Postmodernisme Terhadap Etika Modern.
Jurnal Filsafat Indonesia, 4(2), 132—141. https://doi.org/10.23887/jf1.v412.34226

Subagiya, B. (2023). Penelitian kepustakaan (library research) dalam penelitian PAI. 12,
43. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i3.14113

Syam, R. S. El. (2020). Korelasi Spiritual terhadap Budaya Instan (Studi Fenomenologi
Dialek-Konteks Realitas Berbagai Sendi Kehidupan). Paramurobi: Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 3(1), 1-20.

Tafsir Ibnu Katsir Surat Al-"Adiyat, ayat 1-11. (2015). Ibnukatsironline.
http://www.ibnukatsironline.com/2015/10/tafsir-surat-al-adiyat-ayat-ayat-1-11.html

Thaha Ayat 7. (n.d.). Quran.Nu.or.Id. https://quran.nu.or.id/thaha/7

Umaya, N. S., Fajrie, M., & Muslimin, K. (2024). PERSONAL BRANDING DAN
IDENTITAS VIRTUAL REMAJA DI MEDIA SOSIAL PADA ERA MODERN (
Studi Kasus Personal Branding dan Identitas Virtual Wirda. Jurnal Inovasi, 18(1).



