E-ISSN: 2808-2044

FHikamia
bttps://d0i.org/10.58572/bkm.v2ii.10
https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
Volume 2, No 1, Maret 2022

Pertemuan Agung Filsafat dan Tasawuf
Endang Syarif Hidayat

Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah, Tasikmalaya
endangsh001@gmail.com

Received : 20/01/2022, Revised:18/02/2022, Approved:27/02/2022

Abstrak

Salah satu penyebab kemunduran islam adalah jauhnya umat islam dari pengetahuan filsafat dan
tasawuf. Dampak dari menjauhi filsafat, umat islam mundur dalam pengetahuan sain, sehingga
kebanyakan negara islam berada dalam posisi negara berkembang. Dampak dari menjauhi
tasawuf, umat islam kesulitan merasakan ihsan, sehingga terhambat lahirnya ulama-ulama
pewaris Nabi Muhammad Saw, yang suka di sebut para wali Allah yang ditakuti dan disegani
manusia muslim maupun non muslim, karena limpahan karaomahnya. Tulisan sederhana ini,
berharap dapat membangunkan tidur panjang umat islam, yang senantiasa membenturkan
pengetahuan filsafat dan tasawuf, yang telah berlangsung lama, terutama semenjak
dibenturkannya ulama — ulama yang menguasai filsafat dan tasawuf, seperti Imam Ghozali dan
Ibnu Rusd dan lain-lain. Sehingga sampai saat ini jarang ditemukan, pengetahuan filsafat yang di
kaji dalam pesantren yang mendalami tasawuf. Atau pengetahuan tasawuf, jarang ditemukan
dalam kajian filsafat. Padahal dalam pengetahuan tasawuf, ada golongan yang disebut tasawuf
falsafi. Semoga, tulisan sederhana ini dapat memberikan daya tarik kembali bagi umat islam untuk
mendalami filsafat dan tasawuf.

Kata Kunci: filsafat, tasawuf, tasawuf falsafi

Pendahuluan

Analisa Ahmad Tafsir terhadap pemikiran Kant tentang pengertian rasional,
menunjukan keterbatasan akal manusia, yang hanya mampu memahami hukum alam. Akal
manusia tidak mungkin mampu memahami sesuatu yang di luar hukum alam. Dengan
demikian, filsafat yang selalu mencari hakikat segala sesuatu dengan menggunakan akal,
tidak mungkin dapat menemukan hakikat sesuatu di luar hukum alam. Seperti, filsafat tidak
mungkin dapat menemukan hubungan sebab akibat, antara tongkat Nabi Musa dengan
terbelahnya air laut. Karena membelah air laut dengan tongkat tidak rasional dan berada di
luar hukum alam. Apalagi memahami perjalanan isro mi’raj, dari tempat berlakunya hukum
alam yaitu dari mekah ke masij al-agsho dalam satu malam, kemudian naek ke alam di luar
hukum alam yaitu ke sidrotul muntaha menemui Allah Swt (Tafsir, 2015).

Analisa tersebut, dapat juga dipahami untuk membatalkan anggapan bahwa, agama

adalah akal (Addinu hua aqglu). Kalau agama di sebut dengan akal, maka semua ajaran yang

30
Copyright © 2023, Hfikamia, E-1SSN 2808 2044


https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:endangsh001@gmail.com

ada dalam agama harus rasional, atau dapat terpikirkan oleh setiap akal manusia. Apakah
akal mampu memikirkan keberadaan surga yang tidak mempergunakan hukum sebab akibat,
atau hukum alam? Apakah akal manusia mampu memahami keberadaan Allah Swt yang
tidak ada umpamanya di dunia ini? Banyak sekali dalam ajaran agama, dalam hal ini agama
Islam, yang tidak dapat dipahami oleh akal manusia. Hal ini, dengan jelas dapat disimpulkan,
bahwa agama adalah akal, merupakan pendapat yang keliru dan dapat menyesatkan bagi
manusia yang akan menjalankan agama secara menyeluruh atau kaffah. Tapi, bila dikatakan
sebagian agama harus dapat dimengerti oleh akal, maka kita dapat menerimanya.

Sokrates menggambarkan bahwa semua yang nampak dalam dinding gua, hanya
merupakan bayang-bayang, sedangkan yang benar-benar nyata berada di luar gua. Plato
menjelaskan dengan lebih rinci, bahwa yang dimaksud dunia bayang-bayang adalah semua
yang dapat dilihat oleh indra, dan sesuatu yang benar-benar nyata adalah segala sesuatu yang
dapat ditangkap oleh akalnya. Menurut Plato pemikiran atau pengetahuan yang dihasilkan
oleh akal jauh lebih tinggi, bila dibandingkan dengan pengetetahuan Indra. Dengan
demikian, menurut Plato agama harus dapat dipahami oleh akal, karena hanya akal yang
mampu mengetahui Yang Baik, bukan yang lain (Semith & William, 1991).

Sokrates maupun Plato, sepakat bahwa kebenaran dan kebaikan hanya dapat
diperoleh melalui akal. Tidak ada sedikitpun ruang bagi hati manusia untuk dapat berperan
dalam memahami agama. Dengan demikian, Tuhan pun dipahami dan diketahui
keberadaannya, hanya sebatas kemampuan akal manusia saja. Benda-benda yang terlihat di
luar gua, yang mendapatkan cahaya matahari, hanya gambaran benda-benda yang telah
dipahami oleh akal manusia. Keimanan kepada Tuhan sudah dianggap benar, bila akal
manusia mampu memahami dengan rasional adanya keberadaan Tuhan, bukan karena hati
manusia dapat bertemu dan menyaksikan keberadaan Tuhan melalui perjalanan ruhaninya.
Dengan demikian, filsafat tetap bertahan dalam egonya, bahwa Tuhan pun dapat dipahami
dengan batasan hukum alam yang ada dalam sebab akibat. Segala sesuatu yang ada di alam
raya ini merupakan bayang-bayang dari ide-ide yang dihasilkan pemikiran mendalam akal.
Dan keberadaan Tuhan, pada akhirnya dikatagorikan kepada alam ide tersebut. Itu sebagai
bukti bahwa akhir dari pemikiran akal adalah dunia ide, dan tidak mampu mencapai
pemikirkan diluar ide, atau keberadaan Tuhan yang sesungguhnya.

Oleh karena itu, tulisan ini akan menjelaskan persoalan yang bisa mempertemukan
antara pengetahuan yang diperoleh akal manusia yang dibatasi hukum alam atau hukum
sebab akibat, dengan pengetahuan yang diperoleh hati dari luar hukum alam atau di luar

31
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



hukum sebab akibat. Sehingga pengetahuan yang dihasilkan oleh kecerdasan akal dan hati,
dapat dipahami dengan logis.

Hasil dan Pembahasan
Pengertian Filsafat

Kalau ingin mengetahui filsafat, menurut Hatta dan Langeveld, sebaiknya berpikirlah
secara mendalam tentang segala sesuatu yang ada dan yang mungkin ada, maka ia akan
paham apa itu pengertian filsafat. Seperti seseorang yang ingin tahu gula, tidak perlu
didepinisikan, tapi cicipilah gula tersebut, maka dia akan tahu apa itu depinisi gula. Seperti
orang yang ingin tahu pantai, tidak perlu didepinisikan, tapi bawalah dia ke pantai, maka dia
akan mengetahui depinisi pantai. Hal ini menunjukan bahwa, segala sesuatu yang ada akan
menunjukan keberadaan dirinya agar dapat dikenali oleh akal manusia (Tafsir, 2015).

Keberadaan segala sesuatu yang menunjukan hakikat jati dirinya, kemudian
dipertajam oleh pemikiran seorang sufi yang bernama, Syihabudin Yahya Syuhrowardi al-
Isyroq, yang meninggal di Suria tahun 1191. Beliau mengatakan dalam Kitab Hikmah Al-
Isrog, sebagai berikut;
Gl e e ) e LBl e sedal o i W5 ALl sedda jlgdd i ) ZUagY e a8 S 0

Ol 5 JLaslly V) adiia aliag Y duds 8 41S ) gl
ALl g gad Jie W yal 2D od s s diegdile plingaisalas s 5 585 aaly Jalla aall ) 4ille
e e JUeS 53585 )8 S I (o A sliy V50 568y Vg (2 U

Terjemah bebas; “Apabila dalam yang wujud itu tidak memerlukan definisi dan
penjelasan, maka wujud tersebut disebut dohir, atau nampak. tidak ada sesuatu yang lebih
jelas wujudnya dari pada cahaya. Maka cahaya tidak memerlukan definisi atau penjelasan
(Syuhrowardi, 1373).

Setiap cahaya, pada hakekatnya dalam dirinya tidak ada perbedaan, kecuali hanya
kesempurnaan dan kekuarangan.

Cahaya mujarod yang tidak memerlukan yang lain itu hanya satu, dia adalah cahaya
di atas cahaya, setiap yang ada sesudahnya sangat membutuhkannya, dan dari cahaya
mujarod semua yang ada mewujud, cahaya mujarod tidak ada bilangan dan yang
menyerupainya. Cahaya mujarod adalah cahaya yang memaksa setiap segala sesuatu, dan
tidak ada satupun yang dapat memaksanya. Dan tidak ada satupun yang mampu memberikan
kekuatan kepadanya, karena semua paksaan, kekuatan dan kesempurnaan, berasal darinya”.

Dengan demikian filsafat menurut Syuhrowardi al-Isrok tidak perlu di definisikan,

karena filsafat adalah wujud pengetahuan, sedangkan setiap yang wujud merupakan cahaya,
32
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



dan tidak ada yang lebih jelas untuk dikenal selain cahaya. Semua cahaya tidak ada
perbedaan, cahaya hanya satu. Hanya saja ada cahaya sempurna, yang menjadi sumber
cahaya-cahaya, dan ada cahaya yang kurang sempurna. Cahaya sempurna, disebut dengan
cahaya di atas cahaya, cahaya muqoddas atau cahaya mujarod. Tidak ada sesuatupun yang
dapat memaksa cahaya mujarod, tetapi cahaya mujarod dapat memaksa segala sesuatu,
karena segala sesuatu berasal dari cahaya mujarod, dan akan kembali kepada cahaya
mujarod. Oleh karena itu, ketika kita dipertemukan dengan segala sesuatu, maka cahaya kita
dan cahaya segala sesuatu akan bersatu, maka jadilah semakin terang dan memahaminya.
Itulah sebabnya, kalau ingin mengetahui filsafat, tidak perlu mencari depinisi filsafat
sebanyak-banyaknya, tapi berpikirlah secara mendalam tentang segala sesuatu, sebagai bukti
kita sedang berdekatan dengan filsafat, dan menyatukan cahaya dalam diri dengan cahaya
filsafat, sehingga cahayanya semakin terang, dan pada akhirnya akan paham apa itu
pengertian filsafat.

Poedjawijatna (Pembimbing ke Alam Filsafat, 1974:11) mendefinisikan filsafat
sebagai sejenis pengetahuan yang berusaha mencari sebab yang sedalam-dalamnya bagi
segala sesuatu berdasarkan akal pikiran belaka. Hasbullah Bakry (Sistematik Filsafat, 1971:
11) mengatakan bahwa, filsafat sejenis pengetahuan yang menyelidiki segala sesuatu dengan
mendalam mengenai ketuhanan, alam semesta, dan manusia, sehingga dapat menghasilkan
pengetahuan tentang bagaimana hakikatnya sejauh yang dapat dicapai akal manusia dan
bagaimana sikap manusia itu seharusnya setelah mencapai pengetahuan itu (Tafsir, 2015) .

Kedua depinisi ini menunjukan bahwa filsafat memiliki batasan khusus yaitu
kecerdasan akal, dan menyelidiki sebab yang mendalam dari segala sesuatu yang ada dan
yang mungkin ada. Walaupun filsafat memikirkan Tuhan, tetapi pemikirannya dibatasi
dengan pemahaman akal, dan pemahaman akal tidak akan keluar dari hukum alam yang
terdiri dari sebab dan akibat. Oleh karena itu, bila pemikiranya tidak rasional, karena tidak
sesuai hukum alam, atau sebab akibat, seperti api tidak membakar Nabi Ibrahim, Nabi Musa
membelah lautan dengan tongkat, dan pengikut Nabi Sulaiman dapat memindahkan istana
Ratu Bilkis dalam kedipan mata, tidak termasuk pengetahuan filsafat.

Sebagai seorang ahli di bidang filsafat, Ahmad Tafsir mampu menggambarkan
filsafat secara sederhana, tetapi dapat menjelaskan filsafat secara rinci dan mudah dipahami.
Filsafat adalah berpikir secara mendalam tentang objek yang abstrak, yaitu jeruk secara
umum, dan melahirkan hasil pemikiran yang abstrak yaitu gen jeruk yang menjadi hukum
yang tidak terlihat bagi jeruk yang harus berbuah jeruk. Adapun yang menjadi ukuran

kebenarannya adalah rasional, bila rasional, maka benar, dan bila tidah rasional, salah. Hasil
33
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



pemikirannya, harus tetap abstrak, tidak boleh dapat dibuktikan secara empirik, dan bila hasil
pemikirannya dapat dibuktikan secara empirik, tidak disebut pengetahuan filsafat lagi, tetapi

berubah menjadi pengetahuan sain (Tafsir, 2015).

Pengertian Tasawuf

Penjelasan yang sederhana, tapi sangat mudah dipahami, menunjukan keluasan ilmu
yang Ahmad Tafsir miliki dalam bidang filsafat. Kelemahan filsafat yang mengandalkan
rasional telah beliau temukan, dengan ketidak mampuan akal dalam memahami di luar
hukum alam. Bahkan, karena pengetahuan filsafat sangat dibatasi oleh hukum alam, dalam
memikirkan Tuhan juga selalu terbelenggu oleh sebab dan akibat yang ada di hukum alam.

Disamping itu, beliau menyampaikan adanya pengetahuan lain, yang lebih tinggi dari
filsafat, yang tidak terbelenggu oleh jeratan hukum alam, yaitu pengetahuan logis-supra-
rasional yang disebut pengetahuan mistik. Kalau pengetahuan logis rasional yang disebut
filsafat diperoleh dengan menggunakan kecerdasan akal, maka pengetahuan logis-supra-
rasional yang disebut pengetahuan mistik, diperoleh dengan kecerdasan hati. Dengan
demikian, kecerdasan hati, lebih tinggi dibandingkan dengan kecerdasan yang diperoleh oleh
akal. Karena dengan kecerdasan hati, manusia dapat memahami sesuatu yang diluar hukum
alam (Tafsir, 2015).

Pengertian tasawuf yang dijelaskan oleh Hujwiri merupakan pemahaman tasawuf
dari segi makna kata asal tasawuf, yang bisa diartikan orang yang suka berpakaian wool,
sebagai gambaran ketidakpedulian mereka pada pujian manusia terhadap keadaan mereka.
Orang yang suka berada di barisan paling depan dalam beribadah, sebagai gambaran bahwa
mereka lebih mengutamakan segala sesuatu yang berkaitan dengan Allah, untuk
memperlihatkan rasa cintanya yang besar kepada Allah Swt. Orang-orang yang suka duduk
diserambi mesjid Nabi Muhammad Saw, untuk memperlihatkan kesiapan dan keihlasan
mereka dalam menerima tugas cuci dari Nabi Muhammad Saw, dalam keadaan apapun.
Dengan demikian, dari segi bahasa, tasawuf dapat memiliki pengertian supra rasional yang
tidak dipahami akal rasional bahwa, “ Tasawuf adalah sebuah ajaran yang lebih
mengutamakan dan menyambut gembira masa depan akhirat dari pada masa kini, dunia yang
akan ditinggalkan”.

Gambaran tasawuf yang disampaikan Junayd merupakan pemahaman tasawuf secara
istilah. Pertama, Gambaran tasawuf seperti kedermawanan Nabi Ibrahim yang mau
menyembelih anaknya Ismail mengandung pengertian, tasawuf adalah ajaran atau

pengetahuan untuk mencintai Allah dari pada segala sesuatu selain-Nya. Walaupun anak
34
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



sediri yang sangat dicintainya, bila harus dikorbankan, untuk mempertahankan atau
membuktikan rasa cintanya kepada Allah, dia lakukan.

Kedua, Tasawuf yang digambarkan seperti kepasrahan Nabi Ismail yang
menyerahkan hidupnya kepada Allah, dengan mengihlaskan dirinya disembelih oleh
ayahnya Nabi Irahim. Ini memberikan pengertian tasawuf adalah pengetahuan untuk
menundukan kekuatan nafsu keakuan diri, dalam upaya memperoleh keridoan Allah Swit.

Ketiga, tasawuf digambarkan kesabaran Ayub menahan penderitaan penyakit gatal
dan kecemburuan Yang Maha Pemurah. Ini menjelaskan bahwa tasawuf adalah pengetahuan
tentang rido terhadap segala sesuatu yang menimpa dirinya, baik suka maupun duka, baik
bencana maupun anugrah, karena itu semua untuk menguatkan tauhid kita kepada Allah
yang Maha Pencemburu.

Ke empat, tasawuf digambarkan dengan perlambangan Zakaria, yang menerima
sabda Tuhan, ‘ Kau tak akan berbicara dengan manusia selama tiga hari, kecuali dengan
menggunakan lambang-lambang’. Ini menunjukan bahwa tasawuf adalah pengetahun untuk
memahami bahasa perlambang. Dengan pengetahuan tasawuf, seseorang dapat menjelajahi
sesuatu yang di luar hukum alam, yaitu alam malakut jabarut dan lahut. ketika seseorang
kembali lagi ke alam mulki, atau tempat berlakunya hukum alam, maka dia akan
menggunakan bahasa perlambang, karena kalau menggunakan bahasa yang sebenarnya,
tentu akan membingungkan manusia yang masih menggunakan kecerdasan akalnya.
Disamping itu, bahasa perlambang dapat digunakan untuk menyembunyikan pengetahuan
yang sebenarnya, agar tidak ditiru dan disalah gunakan oleh yang bukan ahlinya. Sehingga
dari segi bahasa, seorang sufi, akan mengetahui tingkat bahasa setiap orang, terutama
membedakan manusia yang menggunakan bahasa perlambang dan bukan.

Ke lima, tasawuf yang digambarkan dengan keasingan Yunus, yang merupakan
orang asing di negerinya sendiri, dan terasing di tengah-tengah kaumnya sendiri. Hal ini
menunjukan bahwa tasawuf adalah pengetahuan tentang keihlasan, dan tidak mau terlihat
kebaikannya di hadapan manusia. Semakin terkubur, kebaikan salik dari mata manusia,
maka makom salik akan semakin tinggi, bagaikan akar pohon, yang semakin menghunjam
ke tanah, maka batang dan daun pohon semakin rindang serta menjulang ke langit.

Ke enam, tasawuf digambarkan dengan sifat penziarah Isa, yang begitu melepaskan
keduniawian, sehingga hanya menyimpan sebuah mangkuk dan sebuah sisir — mangkuk
itupun dibuangnya ketika ia melihat seseorang minum dari telapak tangannya, dan juga
sisirnya ketika dilihatnya, seseorang menyisir rambut dengan jari-jarinya. Ini menunjukan

bahwa tasawuf adalah pengetahuan tentang upaya melepaskan diri dari jeratan dunia yang
35

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



sementara. Sebab satu buah mangkuk saja yang menjadi penghalang antara kita dengan
Allah Swt, karena rasa suka dan mempertahankan mangkuk menjadi miliknya, sudah cukup
membuat Allah Swt cemburu. Persoalannya bukan pada besar kecilnya sebuah benda, tetapi
kepada pengaruh benda tersebut terhadap hati seorang salik. Walaupun memiliki harta yang
melimpah, tetapi tidak ada pengaruh terhadap hati, dalam menjalin hubungan dengan Allah
Swt, maka Allah Swt tidak akan merasa cenburu.

Ke tujuh, tasawuf digambarkan dengan pemakaian jubah wool oleh Musa. Pakaian
yang terbuat dari wool merupakan pakaian yang paling sederhana di zaman Nabi Musa. Ini
menunjukan bahwa tasawuf adalah pengetahuan yang lebih mengutamakan kesucian ruhani
dari pada keindahan jasmani. Seorang sufi tidak akan merasa terhina dengan memakai
pakaian sederhana yang terbuat dari kaen wool. Tetapi seorang sufi, bisa merasa malu, bila
memakai pakaian yang indah dan mahal, karena takut terseret kepada rasa yang ingin di puji
oleh sesama manusia.

Ke delapan, tasawuf digambarkan dengan kesengsaraan Nabi Muhammad Saw, yang
dianugrahi kunci segala harta yang ada di muka bumi oleh Tuhan, sabdaNya, ‘Jangan
menyusahkan diri sendiri, tapi nikmati semua kemewahan dengan harga ini’, namun
jawabnya, ¢ Ya Allah, hamba tidak menghendakinya; biarkan hamba sehari kenyang dan
sehari lapar’. Ini menunjukan bahwa pengertian tasawuf adalah pengetahuan untuk dapat
memilih kehidupan sederhana, dalam berbagai kesempatan yang memungkinkan untuk
berlaku mewah, karena hatinya ingin memiliki banyak waktu bercumbu dengan Allah Swit.
Sedangkan kemewahan, akan banyak menyita waktu Salik dan menyempitkan waktu
bersama Allah Swt. Untuk itulah, Nabi Muhammad memilih satu hari kenyang dan satu hari
lapar, untuk membentuk keseimbangan antara jasmani dan ruhani, serta keseimbangan
perhatian antara menghadap Allah Swt, dengan perhatian mengurus dunia (Schimmel,
1975).

Ke delapan pemahaman tasawuf yang disampaikan Syehk Junayd, menunjukan
bahwa tasawuf merupakan pengetahuan yang logis - supra — rasional, yang tidak dapat
terbaca sebelumnya oleh akal yang rasional. Akal yang rasional, tidak mungkin dapat
membaca kelebihan dan keagungan sikap Nabi Muhammad Saw, yang menolak gunung
uhud menjadi emas, pada saat beliau sedang membutuhkan dana untuk perjuangannya. Akal
yang cerdas sekalipun, tidak mungkin dapat membenarkan sikap Nabi Ibrahim yang
membunuh anak tercintanya, karena perintah dalam mimpi yang berulang-ulang. Pemikiran
filsafat, tidak mungkin membenarkan sikap Nabi Ismail, yang memasrahkan nyawanya

untuk disembelih ayahnya, dalam upaya memenuhi perintah yang ada dalam mimpi ayahnya.
36
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



Semua peristiwa ini hanya dapat dipahami oleh kecerdasan hati atau supra rasional. Ini
menunjukan, bahwa pengetahuan supra rasional lebih tinggi kedudukannya dibandingkan
dengan pengetahuan filsafat yang rasional.

Syeh Abdul Qodir adalah seorang wali Allah yang mendapatkan gelar sulthon aulia
atau rajanya para wali, dan keajaiban karomahnya selalu dibacakan oleh berbagai jamaah
tarekat yang ada di Indonesia. Oleh karena itu, semua yang disampaikan Beliau dalam
menjelaskan pengerian tasawuf, tentu semakin memberikan pemahaman yang benar-benar
nyata tentang makna tasawuf. Beliau tidak ikut-ikutan membahas asal usul kata tasawuf,
tetapi menjelaskan pengertian tasawuf melalui penafsiranya dari empat huruf yang ada
dalam tasawuf. Tasawuf menurut Syeh Abdul Qodir Jaelani adalah pengetahuan mengenai
tobat, mensucikan hati, menjadi wali dan fana. Ke empat langkah dalam tasawuf tersebut,
merupakan pengetahuan supra rasional yang tidak akan mampu terpikirkan oleh akal yang
rasioanal. Akal selalu memikirkan sesuatu yang berkaitan dengan hukum alam, sementara
taubat mengembalikan manusia menghadap kepada sesuatu yang di luar hukum alam, yaitu
Tuhan. Bukankah itu bertolak belakang dengan hukum alam? Membersihkan hati, sama saja
dengan menghidupkan hati agar mampu melihat dan merasakan segala sesuatu yang di luar
hukum alam, karena hati yang bersih bagaikan kaca yang bening, bila ditutup dari luar, maka
kaca akan memantulkan bayangan yang ada di dalam. Begitu juga hati yang bersih, bila
penglihatan ke hukum alamnya di tutup, maka yang terlihat adalah segala sesuatu yang diluar
hukum alam. Wali adalah gambaran manusia yang tidak ada rasa takut terhadap selain Allah
Swt, dan tidak pernah merasakan bersedih pada saat terkena berbagai musibah dan kesulitan.
Hilangnya rasa takut seseorang, apalagi terhadap bencana atau kesulitan hukum alam yang
akan dihadapi, merupakan sesuatu yang supta rasional, atau tidak akan dipahami oleh akal
yang rasional. Apalagi, hilangnya rasa sedih seseorang, saat dikenai musibah dan kesulitan,
itu menunjukan kejadian yang di luar hukum alam. Fana fillah adalah hilangnya diri seorang
salik yang berada di hukum alam, dan hadirnya salik yang di luar hukum alam. Sehingga
keberadaan salik tidak pernah tergambarkan oleh akal yang rasional, karena penglihatan
salik menjadi penglihatan yang supra rasional, pendengaran salik menjadi supra rasional,
dan perkataan salikpun menjadi perkataan supra rasional (Jaelani, 1971).

Dari semua pengertian tasawuf, akhirnya kita bisa paham, bahwa tasawuf adalah
pengetahuan untuk menghidupkan hati agar dapat melihat segala sesuatu yang ada di diluar
hukum alam. Hati hanya bisa hidup, bila dibersinkan melalui talgin. Hati yang bersih
bagaikan kaca jendela rumah yang bersih, kemudian di tutup bagian luarnya, maka akan

tampak seluruh bagian dalam rumah pada kaca tersebut. Begitu juga halnya dengan hati kita,
37
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



bila ditutup semua penglihatan hati kita dari dunia, maka yang akan terlihat oleh hati adalah
akhirat. Bila penglihatan hati kita ditutup dari luar diri kita, maka yang terlihat adalah diri
kita sendiri, sehingga kita akan mengenal diri kita sendiri. Dan barang siapa yang mengenal
dirinya, dia akan mengenal Tuhannya. Sedangkan orang yang sudah mengenal Tuhanya,

maka dirinya akan merasa bodoh, karena malu menyaksikan ilmu Tuhan yang sangat luas.

Persamaan dan perbedaan antara tasawuf dan filsafat

Dari semua pengertian filsafat dan tasawuf, akhirnya kita dapat melihat persamaan
dan perbedaan filsafat dan tasawuf.

1. Persamaan filsafat dan tasawuf

a. Berpikir secara mendalam dengan menggunakan akal yang rasional (filsafat) dan

menggunakan kecerdasan hati (tasawuf) adalah sama-sama dianjurkan dalam al-
Qur’an. Contoh ayat al-Qur’an yang mengharuskan menggunakan akal yang
rasional dan hati yang cerdas, sebagai berikut;

e st ST Sl o gl 5 sl o385 ol 01 55405

Artinya: Mengapa kamu menyuruh orang lain untuk mengerjakan kebaikan,
sedangkan kamu sendiri melupakan kewajibanmu sendiri, padahal kamu sedang membaca
al-Kitab. Apakah kamu sekalian tidak berpikir? (QS. Al-Baqoroh : 44)

Ayat ini secara halus dan santun mengkritik orang-orang yang tidak menggunakan
akal yang rasional dalam perbuatannya. Sehingga mereka menyuruh orang lain berbuat baik,
sedangkan dirinya sendiri tidak melakukannya atau melupakannya. Seandainya mereka
menggunakan kecerdasan akalnya, tentu akan melakukan kebaikan yang dianjurkan dalam
al-Kitab, terlebuh dahulu oleh dirinya sendiri, baru kemudian setelah dirasakan, mengajak
atau menyuruh orang lain untuk melakukan kebaikan. Karena akal yang cerdas akan
memahami bahwa, perbuatan baik akan berakibat baik bagi dirinya. Kalau perbuatan baik
itu tidak dilakukannya, berarti dia membiarkan keburukan menimpa dirinya, dan sikap
tersebut tidak rasional.

G0 T8 Ly Al i 235 T 5 2T 40038 (a3

Artinya: Dalam hati mereka ada penyakit, lalu Allah menambah penyakitnya; dan
bagi mereka siksa yang pedih, disebabkan mereka telah mendustakan. (QS. Al-Baqoroh :
10)

Ayat ini menjelaskan dengan tegas, bahwa manusia yang tidak menerima ajaran
Tuhan adalah manusia yang memiliki hati yang sakit. Dan sakit hatinya akan terus

bertambah bila terus menerus mendustakan ajaran Tuhan, dengan merasakan rasa sakit yang
38
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



teramat pedih. Akal yang cerdas, tidak mungkin memahami bahwa kebohongan akan

menyiksa dan menyakiti seseorang, karena itu bukan hukum alam. Oleh sebab itu, hati harus

digunakan untuk memahaminya, agar manusia tidak merasakan siksa yang sangat pedih.

a.

Filsafat dan tasawuf merupakan pengetahuan. Filsafat merupakan pengetahuan
rasional yang dibatasi hukum alam dan tidak dapat dibuktikan secara empiris. Dan
tasawuf merupakan pengetahuan yang supra rasional, atau pengetahuan mistik,
karena memahami sesuatu yang ada di luar hukum alam.

Filsafat dan tasawuf sama-sama logis. Filsafat adalah logis rasional, sedangkan
tasawuf adalah logis supra rasional.

Walaupun filsafat menggunakan akal, dan tasawuf menggunakan hati, akal dan hati
sama-sama berada dalam setiap individu manusia. Dengan demikian filsafat dan
tasawuf, sama-sama dibutuhkan dan tidak boleh dihilangkan salah satunya dalam diri
manusia. Menghilangkan filsafat, dunia akan hilang dari genggaman, menghilangkan
tasawuf, akhirat akan menjadi penderitaan.

Perbedaan filsafat dan tasawuf

a.

Filsafat merupakan pengetahuan rasional yang dibatasi hukum alam, sedangkan
tasawuf merupakan pengetahuan supra rasional yang memahami sesuatu yang ada di

luar hukum alam.

. Filsafat menggunakan kecerdasan akal, sedangkan tasawuf menggunakan kecerdasan

hati.

Filsafat dapat melahirkan pengetahuan sain untuk mempermudah manusia dalam
bekerja, sedangkan tasawuf akan melahirkan ahlak atau budi pekerti kepada seluruh
alam, sehingga semua yang ada di alam akan melayaninya dengan baik.

Filsafat tidak akan dapat mencerdaskan hati, sedangkan tasawuf dapat mencerdaskan
hati dan akal.

Dengan filsafat akan meraih kesuksesan dunia dan akan terputus dari kenikmatan

akhirat, sedangkan dengan tasawuf dapat meraih kesuksesan dunia dan akhirat.

Ontologi, Epistimologi dan Aksiologi Filsafat Dan Tasawuf

Menurut Ahmad Tafsir, “Ontologi membicarakan hakikat (segala sesuatu); Ini

berupa pengetahuan tentang hakikat segala sesuatu”(Tafsir, 2015). Oleh karena itu berbicara

tentang ontologi filsafat, sama juga dengan membahas pengertian filsafat, yang telah di

bahas dalam bab sebelumnya. Jadi, ontologi filsafat dapat diartikan sebagai pemikiran

39

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



mendalam dan rasional tentang segala sesuatu tetapi tidak dapat dibuktikan secara empiris.
Tapi, walaupun mampu membicarakan segala sesuatu sampai kepada hakekatnya, tetap
hanya sebatas hukum alam. Artinya, ontologo filsafat, tidak akan mampu memahami hakikat
di luar hukum Allam. Walaupun keberadaan Tuhan dibicarakan, Tuhan menjadi
terkerangkeng oleh waktu, tempat, gerak, dan materi, serta dengan keterkaitanya dengan
sebab dan akibat.

Berbicara mengenai asal usul hakikat tasawuf, bukan membahas asal usul kata
tasawuf, tetapi membahas hakikat dari ajaran tasawuf. Oleh karena itu, Syeh Abdul Qodir
Jaelani yang menjadi gurunya para wali, tidak membahas tasawuf dari asal usul katanya,
tetapi dari makna hakikat yang disimbolkan oleh ke empat huruf tasawuf, sebagaimana yang
telah di bahas dalam pengertian tasawuf. Sehingga Beliau tidak terjebak oleh cerita-cerita
yang dikarang orang-orang yang justru akan menghancurkan makna tasawuf itu sendiri.
Seperti tasawuf diambil dari kata yang berarti wol, atau kain tebal yang biasa dipake orang-
orang miskin. Dengan memposisikan seorang sufi harus miskin dan terhina di hadapan
manusia, yang akan menimbulkan masalah baru yang lebih berbahaya, seperti pesoalan
sebagai berikut; Apakah seorang sufi yang mulia di sisi Allah, harus menempati posisi
terhina di tengah-tengah masyarakat? Apakah dunia terlarang bagi orang sufi? Hal ini tentu
akan bertentangan dengan beberapa ayat al-Qur’an.

Epistimologi itu membahas tiga hal poko, yaitu objek yang akan di bahas, cara
memperoleh pengetahuan dari objek tersebut, dan ukuran kebenaran yang digunakan dalam
menilai pengetahuan tersebut. Dengan demikian, epistimologi filsafat adalah pengetahun
mengenai objek filsafat, cara mendapatkan pengetahuan filsafat dan ukuran kebenaran
filsafat (Tafsir, 2015).

a. Objek Filsafat

Isi filsafat sangat ditentukan oleh objeknya. Kalau yang dipikirkan secara

mendalamnya adalah masalah pendidikan maka akan disebut filsafat pendidikan.

Kalau yang dipikikannya masalah yang berkaitan dengan Tuhan, maka filsafatnya

disebut dengan filsafat ketuhanan. Begitulah seterusnya, sebagaimana yang

dijelaskan Ahman Tafsir dalam buku “Filsafat Ilmu”(Tafsir, 2015). Dengan
demikian, objek filsafat sangat luas, karena mencakup segala sesuatu yang ada dan
yang mungkin ada. Objek filsafat lebih luas dari pada sain, karena sain hanya
membahas segala sesuatu yang ada, dan tidak mampu membahas segala sesuatu yang
mungkin ada. Sebab segala sesuatu yang mungkin ada tidak dapat dibuktikan secara

empirik, atau dapat terlihat oleh indra.
40
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



41

b. Cara Memperoleh Pengetahuan Filsafat

Para filosof lebih mementingkan cara memperoleh pengetahuannya dari pada
pengetahuan itu sendiri. Artinya, lebih menghargai proses dari pada hasil. Oleh
karena itu, mereka akan membahas cara memperoleh pengetahuan secara serius,
sebelum mencari pengetahuan, sebagai bukti pertanggungjawaban mereka, dan
kehati-hatian mereka dalam memperoleh pengetahuan. Adapun cara memperoleh
pengetahuan filsafat, para filosof melakukan olah pikir, atau berpikir secara
mendalam tentang sesuatu yang tidak dapat diketahui oleh indra manusia. Artinya,
walaupun objek yang dipikirkannya adalah sesuatu yang ada, atau sesuatu yang nyata
terlihat indra, tetapi tetap saja pengetahuan yang dicarinya adalah sesuatu yang
abstrak. Sesuai penjelasan Ahmad Tafsir sebagai berikut; Bagaimana manusia
memperoleh pengetahuan filsafat? Dengan berpikir secara mendalam, tentang
sesuatu yang abstrak. Mungkin juga objek pemikirannya sesuatu yang kongkrit,
tetapi yang hendak diketahuinya ialah bagian “di belakang” objek kongkrit itu. Dus
abstrak juga.

Secara mendalam artinya ia hendak mengetahui bagian yang abstrak sesuatu itu, ia
ingin mengetahui sedalam-dalamnya. Kapan pengetahuannya itu dikatakan
mendalam? Dikatakan mendalam tatkala ia sudah berhenti sampai tanda tanya. Dia
tidak dapat maju lagi, disitulah orang berhenti, dan ia telah mengetahui sesuatu itu
secara mendalam. Jadi jelas, mendalam bagi seseorang, belum tentu mendalam bagi
orang lain (Tafsir, 2015).

Ukuran Kebenaran Filsafat

Dari penjelasan Ahmad Tafsir, sangat jelas sekali, bahwa ukuran dari kebenaran
filsafat adalah logis dan abstrak. Sebab kalau logis dan empiris (tidak abstrak) adalah
sain. Hal ini juga menunjukan bahwa, kebenaran teori filsafat, sangat ditentukan oleh
logis tidaknya teori tersebut. Dan karena filsafat lebih mementingkan proses dari
pada hasil, maka kebenaran teori filsafat seratus persen ditentukan oleh kebenaran
argumennya. Bobot teori filsafat terletak pada argumennya, bukan pada teori yang
dihasilkannya (Tafsir, 2015).

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



Epistimologi tasawuf adalah pengetahuan mengenai objek dari ilmu tasawuf,

bagaimana cara ilmu tasawuf memperoleh pengetahuan dari objek tersebut, dan bagaimana

cara mengukur kebenaran ilmu tasawuf.

42

a. Objek IImu Tasawuf

Pengetahuan menurut Ahmad Tafsir ada tiga, yaitu pengetahuan sain, pengetahuan
filsafat, dan pengetahuan mistik. Pengetahuan sain adalah pengetahuan yang rasional
dan dapat dibuktikan secara empirik. Pengetahuan filsafat adalah pengetahuan logis
dan rasional tetapi tidak dapat dibuktikan secara empirik. Dan pengetahuan mistik
adalah pengetahuan logis yang supra rasional (Tafsir, 2015).

Dari penjelasan di atas, tasawuf termasuk kepada pengetahuan mistik yang logis
supra rasional. Dengan demikian yang menjadi objek ilmu tasawuf adalah diluar
hukum alam, atau diluar hukum sebab akibat. Bisa juga dikatakan bahwa, ilmu sain
objeknya dibatasi oleh sesuatu yang empirik, filsafat objeknya dibatasi oleh hukum
alam, walaupun yang dibahasnya segala sesuatu yang ada dan yang mungkin ada.
Dan tasawuf objeknya lebih luas dari ilmu sain dan ilmu filsafat, karena objeknya
diluar hukum alam. Dalam bukunya “Filsafat Ilmu”, Ahmad Tafsir tidak
memberikan secara rinci mengenai segala sesuatu yang diluar hukum alam, karena
ilmu yang digunakan Ahmad Tafsir dalam buku tersebut adalah ilmu filsafatnya,
bukan ilmu tasawufnya.

Syeh Abdul Qodir Jaelani membagi alam kepada empat bagian, yaitu alam mulki,
alam malakut, alam jabarut, dan alam lahut. sebagaimana perkataannya;

Al I csadllalle cra Vgl agd 33 i (o &l cpll) " Galild) Jaud 4 ) 23" e ) JUB LS
) B5uSl 03 agd 331 o3 AUl = o511 98 5 aa o (g B 9nS g paall 5 Mad dll gl 5 g ynll
Ayl g aaluS s cllall alle () agd 33l a3 (s )l 7 50 58 5 CsSlall 5 aal o5 O Sl alle

Sl el a3 (50 4l olk)" S g " la ) JUB LS sla¥) ) B4 3 lassal) 7 5,
Al yaall) Mia sy (e 4 i s " ) J8 LS Jlad ey ciliind alua¥) 8 Jax ol #) 5 Y)

Syeh Abdul Qodir Jaelani dalam kitab “Sirur Asror” dengan tegas menjelaskan
bahwa keberadaan dunia atau hukum alam berada di alam mulki, dan ruh yang
digunakan manusia ketika berada dalam alam mulki adalam ruh jismani. Sedangkan
alam yang diluar hukum alam ada tiga, yaitu pertama, alam malakut, dengan ruh
yang bisa masuk ke alam malakut disebut ruh ruhani. Kedua, alam jabarut dengan
ruh manusia yang bisa memasukinya disebut ruh sulthoni. Ketiga, alam lahut dengan

ruh yang bisa memasukinya disebut ruh qudsi. Dengan demikian objek dari ilmu

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



tasawuf adalah alam malakut, alam jabarut dan alam lahut, termasuk tiga ruh manusia
yang bisa memasuki ketiga alam tersebut, yaitu ruh ruhani, ruh sulthoni dan ruh
qudsi. Untuk lebih jelasnya dapat diperhatikan bagan di bawah ini (Jaelani, 1971).

Gambar 1.1 bagan ruh manusia

b. Cara Memperoleh Iimu Tasawuf
Untuk memperoleh pengetahuan dari objek ilmu tasawuf, yaitu di luar hukum alam
atau untuk mengetahui alam malakut, jabarut dan lahut, serta mengenal ruh ruhani,
ruh sulthoni dan ruh qudsi, seseorang harus menggunakan hatinya, dengan jalan
dibersinkan dan di buka penglihatannya, sehingga hatinya dapat menyaksikan
dengan jelas tanpa ada keraguan, sebagaimana perkataan Syeh Abdul Qodir Jaelani
bahwa;

e 3 all 5 (72 33 1 el u¥T) Sl Jidal 5 cacl 3 AYI B sed cacl o2 8 OIS Gegr lad dl JI8
453 gall) yaall (b ) ol an’ S0y a1 an Y sl ;e i) J5 LS ) e
s (o Jeadl 1 Aird) oy ) e gl sy Gl 5 Aldal) y Caall ilalls slee ] Cas g
Al 5 anall 5 Al 5 dueall g iall 5 SIS agle dglallall cilball oDl 1 Jead) s edV1 V)
Gl gad g IS 5 dagaill
Artinya: Allah Ta’ala berfirman: “ Barang siapa yang ketika di dunia buta, maka di
diakhiratnya juga akan buta, dan jalannya akan semakin tersesat”. Yang dimaksud
dengan buta, adalah buta mata hati, sebagaimana firman Allah ta’ala: “ Maka

sesungguhnya dia tidak buta kedua matanya, tetapi buta mata hatinya yang berada di
43
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



44

dalam dada”. Adapun yang menjadi sebab kebutaan, adalah adanya penghalang
kegelapan, lalei dan lupa, karena jauh dengan petunjuk Tuhannya. Dan penyebab
lalei atau lupa adalah, karena bodoh tidak memiliki pengetahuan tentang hakikat
yang berkaitan dengan Tuhannya. Sedangkan yang menjadi sebab kebodohanya
adalah mengutamakan sifat-sifat kegelapan dalam dirinya, seperti sombong, dengki,
hasud, pelit, ujub, gibah, namimah, suka berdusta, dan lain-lain (Jaelani, 1971).
Manusia yang tidak mampu mempergunakan mata hatinya untuk melihat di luar
hukum alam, yaitu malakut, jabarut dan lahut, pada saat ini, atau di dunia, maka
setelah meninggal juga akan tetap buta, bahkan akan lebih tersesat. Adapun yang
menjadi penyebab kebutaan hati adalah kegelapan yang terlihat oleh mata hati,
karena keberadaannya jauh dengan Tuhan, atau lalai dan melupakan Tuhan. Untuk
memperoleh ilmu tasawuf, peran Tuhan lebih banyak terlihat dari pada peran
manusia. Artinya, lebih dominan peran kasih sayang Tuhan untuk mendapatkan
pengetahuan tersebut dari pada usaha yang dilakukan manusia dalam membersihkan
hatinya. Sebagaimana hadis qudsi yang mengatakan;

Diriwayatkan dari Abu Hurairah, Rosulullah Saw bersabda, “Allah Swt berfirman,
‘Aku sesuai prasangka hambaku kepada Ku’. Aku bersamanya ketika ia berzdikir
kepada-Ku. Jika ia ingat kepada-Ku dalam dirinya, niscaya Aku ingat pula
kepadanya dalam diri-Ku. Jika ia ingat kepada-Ku di tengah-tengah rombongan,
niscaya Aku ingat pula kepadanya dalam rombongan yang lebih baik dari pada
rombongan itu. Jika ia mendekati-Ku satu jengkal, niscaya Aku akan mendekatinya
satu hasta. Jika ia mendekati-Ku satu hasta, niscaya Aku mendekatinya satu depa.
Jika ia datang kepada-Ku sambil berjalan, niscaya Aku datang kepadanya sambil
berlari”. (H.r. Bukhori, Muslim, at-Tirmidzi, dan Ibnu Majah) (Al-°Alawi, n.d.).
Ukuran Kebenaran IImu Tasawuf

Untuk mengukur kebenaran ilmu tasawuf adalah ungkapan pengalaman kesaksian
hati pada saat berada di alam malakut, jabarut dan lahut, serta ungkapan pengalaman
hati pada saat mengenal ruh ruhani, ruh sulthoni dan ruh qudus. Sebagaimana Ibnu
Athoillah yang mengatakan;

ALl salgs 8 Y elanall Sl i) jedad ¥ LS < Sl Cae (8 Y1 Sl ) s sl ) gil 5o alayy
Artinya: Tidak dapat diketahui kadar berbagai cahaya hati dan rahasiah-rahasiahnya,
kecuali di dalam alam malakut yang gaib, seperti halnya cahaya langit (benda langit)
kecuali dapat dilihat di alam mulki (secara kasat mata) (Ibnu & Abu Fajar, 2005).

Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



Ukuran cahaya hati dan rahasiahnya, tidak akan diketahui kecuali oleh seseorang
yang berada di alam malakut, sebagaimana seseorang akan melihat cahaya dunia
pada saat berada di dunia. Artinya, bagi seseorang yang sudah mengetahui alam
malakut, maka dia akan mengetahui orang lain yang sedang berbicara alam malakut,
walaupun dalam bentuk perumpamaan atau simbol. Seperti kita akan mengetahui
seseorang yang bercerita tentang cahaya dunia, atau apa saja yang terlihat di dunia,
karena kita sedang berada di dunia. Dengan demikian, ukuran kebenaran ilmu
tasawuf adalah memiliki kemampuan untuk menceritakan atau membahas alam

malakut, jabarut dan lahut, dengan tanpa keraguan karena dia telah menyaksikannya.

Aksiologi Filsafat Dan Tasawuf

Aksiologi akan membahas peran dan kegunaan dari sebuah pengetahuan. Dengan
demikian, aksiologi filsafat adalah peran dan kegunaan dari pengetahuan filsafat. Hal ini
sesuai dengan pendapat Ahmad Tafsir dalam buku “Filsafat Ilmu”, yang menjelaskan
epistimologi pengetahuan filsafat sebagai berikut, “ Di sini diuraikan dua hal, pertama
kegunaan pengetahuan filsafat dan kedua cara filsafat menyelesaikan masalah”(Tafsir,
2015).

Mengetahui teori filsafat amat perlu, karena dunia dibentuk oleh teori-teori itu. Jika
anda tidak senang Komunisme maka anda harus mengetahui Marxisme, karena teori filsafat
untuk komunisme itu ada dalam Marxisme. Juka anda menyenangi ajaan Syi’ah Dua Belas
di Iran, maka anda hendaknya mengetahui Filsafat Mulla Shandra. Begitulah kira-kira. Dan
jika anda hendak membentuk dunia, baik dunia besar maupun dunia kecil (diri sendiri), maka
anda tidak dapat mengelak dari penggunaan teori filsafat. Jadi, mengetahui teori-teori
filsafat amatlah perlu. Filsafat sebagai teori filsafat juga perlu dipelajari oleh orang-orang
yang akan mengajar dalam bidang filsafat (Tafsir, 2015).

Jelas sekali, dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa teori-teori yang dihasilkan
filsafat itu sangat berguna bagi kepentingan manusia. Untuk mewujudkan berbagai rencana
besar manusia, tidak perlu lagi repot-repot berpikir, cukup berangkat dari teori-teori yang
telah ditemukan oleh filsafat. Kalau mau membangun daerah yang berhasil dalam bidang
ekonomi, maka berangkatlah dari teori-teori yang ada di filsafat ekonomi. Kalau seseorang
ingin menjadi ilmuwan sukses, berangkatlah dari teori-teori yang ada dalam filsafat ilmu,
begitulah seterusnya.

Pengetahuan filsafat merupakan kumpulan teori-teori tentang segala sesuatu yang

ada di dunia. Dengan demikian pengetahuan filsafat sangat diperlukan untuk manusia dalam
45
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



mengatur dunia ini. Keberhasilan manusia dalam meraih kesuksesan dunia, akan sangat
mudah, bila menguasai pengetahuan filsafat. Bagaikan kita mengharapkan binatang
mendekat, dengan cara kita menyiapkan makanan kesukaannya.

Kegunaan filsafat yang tidak kalah pentingnya bagi manusia adalah dapat digunakan
sebagai metode menyelesaikan masalah, baik pribadi maupun masyarak. Kalau pribadi,
misalnya kenapa kita selalu melakukan perbuatan seks bebas, yang jelas-jelas dimusuhi
masyarakat dimana kita tinggal. Apakah kita terpengaruh oleh ajaran Hedonisme yang selalu
mengejar kenikmatan? Atau Kita termasuk orang yang ingin memenuhi kebutuhan secara
pragmatis, tidak mau dipersulit dengan tanggung jawab yang merepotkan dan
berkesinambungan? Semua persoalan tersebut harus kita jawab, bila menginginkan
perubahan hidup ke arah yang lebih baik. Bila telah ditemukan jawaban yang logis dan dapat
diterima dengan akal kita, bahwa dengan mengejar kenikmatan semata, kita hidup tidak akan
merasa puas, dan tidak akan menyadari ketika badan semakin melemah dan tidak berdaya
untuk mengejar kenikmatan lagi, karena berbagai penyakit akan mudah memasuki badan
Kita, bila kita terus menerus melakukan seks bebas. Bahkan pada akhirnya, kenikmatan seks,
akan tidak dapat dirasakan lagi kenikmatannya. Dari pemahaman ini, kita akan beralih dari
kenikmataan sesaat, menuju kepada kenikmatan yang lebih panjang, dengan penuh
perencanaan, dan seterusnya, sehingga lambat laun kita dengan suka rela akan meninggalkan
kenikmatan seks bebas tersebut. Artinya, dengan pemikiran filsafat, kita akan mampu
merubah diri ke arah yang lebih baik dengan penuh kesadaran dan tanpa ada paksaan (Tafsir,
2015).

Allah Swt berfirman: “Dan Aku Tidak menciptakan jin dan manusia melainkan
supaya mereka menyembah-Ku”. Yang dimaksud /iya 'budun (menyembah kepada-Ku) di
atas adalah untuk ma’rifat kepada-Ku. Karena siapa yang tidak ma’rifat kepada Allah
bagaimana mungkin ia dapat menyembah-Nya. Ma’rifat dapat terwujud dengan menyibak
tirai penghalang berupa nafsu dari cermin hati dengan membeningkan hati tersebut,
seseorang akan melihat pada cermin itu keindahan harta yang tersimpan dalam sirr, dalam
kedalaman hati. Dalam sebuah hadis qudsi Allah berfirman: “Aku adalah ‘harta tersimpan’
lalu aku ingin dikenal, maka Aku ciptakan mahluk agar Aku dikenal”(Arifin, 2005).

Pada saat anak-anak, kita akan dimaklumi atau dimaapkan, bila ibadah yang
dilakukan hanya ikut-ikutan saja. Pada saat remaja, kita akan dituntut untuk mengerti makna
dari ibadah yang kita lakukan. Dan setelah dewasa, kita harus tahu siapa sebenarnya yang
kita ibadahi. Seandainya kita tidak tahu siapa yang akan Kita ibadahi, lalu bagaimana kita

akan memusatkan perhatian kepada-Nya, bagaimana kita bisa ihlas bahwa ibadah itu hanya
46
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



untuk-Nya? Itulah sebabnya, Syeh Ahmad Sohibulwafa mengatakan, bahwa makna ibadah
adalah ma’rifat atau mengenal Allah Swt. Karena kalau tidak mengenal Allah tidak mungkin
seseorang dapat benar-benar melakukan pengabdian kepada Allah Swt. Seandainya
seseorang tidak mengenal Allah Swt, lalu apa yang dia bayangkan ketika sholat menghadap
Allah Swt. Jangan-jangan hanya konsentrasi kepada bacaannya saja, sedangkan Allah Swt
yang menjadi tujuan dari bacaan itu, dia tidak mengetahuinya. Oleh karena itu, tasawuf
sangat berguna untuk meningkatkan kualitas ibadah, sebab dengan tasawuf seseorang
diantarkan untuk mengenal Allah Swt.

Kita tahu bersama, bahwa kemampuan akal yang cerdas akan mampu memecahkan
masalah dunia yang sulit sekalipun. Tetapi apabila hati kita sedang bersedih atau tertekan
dengan himpitan kesulitan, apakah akal kita mampu berpikir cerdas? Kecerdasan akal itu
hanya akan terjadi bila memiliki hati yang tenang. Maka para sufi sering menyebut akal
sebagai cahaya hati. Sebab akal akan tumpul pada saat hati sedang suram, dan akal semakin
cerdas disaat hati sedang tenang. Sebagaimana firman Allah Swt;

all ga 48 ¢ AR Sl by v Sogls il Gl Y @555 Slie Ualags ) Soa ol 7 523 4
A e a el g v Caaild CE SA e 1 el g B o 150

Bukankah Kami telah melapangkan dadamu untukmu? Dan Kami telah menyimpan
darimu beban beratmu. Yang sangat memberatkan punggungmu. Dan Kami tinggikan
bagimu daya ingatmu. Maka sesungguhnya bersama kesulitan itu ada kemudahan.
Sesungguhnya bersama kesulitan itu ada kemudahan. Maka apabila kamu telah selesai (dari
sesuatu urusan), kerjakanlah dengan sungguh-sungguh (urusan) yang lain. Dan hanya
kepada Tuhanmulah hendaknya kamu berharap. (QS. Asyarh: 1-8)

Untuk memberikan solusi kepada manusia, maka Allah Swt memberikan kelapangan
kepada dada manusia, atau ketenangan hatinya. Walaupun manusia diberikan kesulitan yang
sangat berat, bila hatinya tenang, maka kecerdasan akalnya akan meningkat, sehingga
kesulitan yang besar sekalipun akan ditemukan solusinya, dan kesulitanpun akan terasa
menjadi kemudahan. Adapun hati yang tenang, hanya bisa diwujudkan melalui pengetahuan
tasawuf.

Pertemuan Filsafat dan Tasawuf dalam Islam

Akal dan hati manusia harus dapat bekerjasama dalam melaksanakan tugasnya di

dunia, yaitu beribadah kepada Allah Swt. Sebagaimana firman Allah Swt dalam al-Qur’an;
o7 (5%l V) G5 Gl 8 i
Artinya; “Dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka

mengabdi kepada-Ku”. (QS. Ad-dariyat : 56)
47
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



Ayat ini, akan terasa maknanya yang begitu dalam, dan menjadi petunjuk manusia
untuk memperoleh kebahagiaan dunia dan akherat, bila dipahami dengan pengetahuan
filsafat dan tasawuf.

Persoalan yang dapat dipikirkan secara mendalam dari ayat ini adalah penciptaan
manusia. Minimal ada dua pertanyaan besar yang harus terjawab oleh akal manusia.
Pertama, bagaimana proses penciptaan manusia? Kedua, apakah manusia tercipta secara
kebetulan atau ada yang menciptakan?

Kemudian akal harus menerima kekurangannya dalam memikirkan secara mendalam
tentang Tuhan. Karena apapun hasilnya dari berpikir yang mendalam tentang Tuhan, akan
senantiasa dibatasi oleh hukum sebab dan akibat, atau aturan hukum alam. Dan bila tidak
dibatasi oleh sebab dan akibat, maka hasil berpikirnya dianggap tidak rasional. Sedangkan
posisi Tuhan berada di luar hukum sebab akibat. Oleh karena itu, keberadaan Tuhan tidak
akan terjangkau oleh kecerdasan akal manusia.

Contoh berpikir yang mendalam tentang proses penciptaan manusia, seperti yang
dilakukan peneliti jepang yang bernama Kazuo Murakami, yang melakukan penelitian
tentang DNA. Setiap satu kilo gram manusia memiliki satu triliun sel. Jadi kalau kita
memiliki berat badan tujuh puluh kilo, maka dalam tubuh kita ada tujuh puluh triliun sel
yang senantiasa bekerja setiap saat. Setiap sel memiliki struktur yang sama persis dengan sel
yang lainnya. Yaitu memiliki empat lapisan sel. Lapisan terluar di sebut membran sel,
lapisan ke dua disebut membran nukleus, lapisan ke tiga disebut nukleus, dan bagian
terdalam disebut DNA. Pada setiap DNA ada dua untai yang berbentuk sepiral, yang
mengandung rumus kimia, berupa huruf, A, T, C, dan G. Huruf tersebut merupakan kode
genetik yang menyimpan berbagai informasi untuk kehidupan. Setiap DNA dalam sebuah
nukleus dari sebuah sel, memiliki tiga milyar informasi dari huruf-huruf tersebut. Kehidupan
kita, sangat tergantung kepada informasi luar biasa yang ada dalam DNA tersebut.
Trililunan sel dalam diri, dan triliunan rumus kimia yang ada dalam DNA, walaupun
memiliki bentuk yang sama, tetapi memiliki tugas yang berbeda-beda. Ada yang bertugas
menjadi telinga, tangan, kaki, rambut dan yang lainnya. Persoalannya, apakah persoalan
tersebut terjadi kebetulan, atau ada yang mengatur dan membagi tugas? Menurut akal yang
cerdas, tidak mungkin triliyunan sel yang bergerak membagi tugas, dan triliyunan rumus
kimia yang ada dalam DNA, tidak mungkin tersusun rapih tanpa ada yang merancangnya.
Di situlah akal yang cerdas akan mengakui adanya keberadaan Tuhan yang Maha pintar dan

Maha Kuasa atas segala sesuatu (Murakami, 2007).
48
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



Kata /iya budun, yang berarti untuk beribadah, tidak akan mampu dipahami dengan
ilmu filsafat, karena dalam makna beribadah ada makna tersembunyi, yaitu harus mengenal
Allah Swt. Tidak mungkin dapat beribadah kepada Allah Swt dengan benar tanpa mengenal
Allah Swt terlebih dahulu. Dan wujud Allah Swt, tidak mungkin dapat dikenali oleh akal
manusia yang dibatasi hukum alam, atau pengetahuan filsafat.

Oleh karena itu, mengenal Allah Swt hanya dapat dilakukan dengan menggunakan
hati yang dibimbing ilmu tasawuf. Allah Swt tidak terbayangkan dalam akal manusia, karena
wujudnya tidak tertangkap oleh panca indra manusia. Salah satu sebab wujud Allah Swt
tidak tertangkap indra manusia adalah “ Allah Swt terlalu dekat dengan manusia”. Saking
dekatnya, Allah Swt lebih dekat dengan manusia dari pada urat leher. Sebagaimana firman
Allah Swt;

VU5l S Gpe ) Coofl GRS T By e 58 i iy oy IR 36

Artinya; “Dan sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dan mengetahui apa
yang dibisikkan oleh hatinya, dan Kami lebih dekat kepadanya daripada urat lehernya”. (QS.
Qof : 16)

Allah Swt yang telah menciptakan manusia, mengetahui semua yang dibisikan diri
manusia yang tidak diketahui oleh manusia lainnya. Karena keberadaan Allah Swt lebih
dekat dari pada urat leher manusia. Kehadiran Allah Swt yang sangat dekat tersebut, tidak
dapat tertangkap oleh panca indra dan akal manusia, tetapi akan terasa kehadirannya oleh
hati yang mendapat bimbingan dari ilmu tasawuf. Hati itu memiliki dua penglihatan, pertama
penglihatan untuk menyaksikan Allah Swt. Kedua, penglihatan untuk menyaksikan segala
sesuatu yang ada selain Allah Swt. Ketika mata hati melihat segala sesuatu selain Allah Swt,
maka mata hati yang melihat dan merasakan keberadaan Allah Swt akan tertutup. Dan pada
saat mata hati yang melihat selain Allah Swt di tutup, maka mata hati yang dapat
menyaksikan keberadaan Allah Swt, akan terbuka.

Metode tasawuf untuk membuka mata hati yang menyaksikan Allah Swt dan
menutup mata hati yang menyaksikan selain Allah Swt, disebut metode nafi dan isbat. Dalam
tarekat godariyah wa nagsambandiyah di suryalaya tasikmalaya, metode nafy dan isbat,
dilakukan dalam zdikir jahar kalimah thayyibah la ilaha illa Allah. Kalimah la ilaha
digunakan untuk menafikan, atau melenyapkan segala sesuatu selain Allah Swt yang dilihat
olen mata hati. Sedangkan kalimah illa Allah , digunakan untuk mengisbatkan, atau
membuka mata hati yang dapat menyaksikan dan merasakan kehadiran Allah Swt (Arifin,
2005). Hal ini sejalan dengan pendapat Ibnu Atho’illah bahwa;

49
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



Bagaimana mungkin hati dapat memancarkan cahaya, sedangkan di dalamnya
terlukis gambaran duniawi. Atau, bagaimana mungkin hati dapat menuju Allah Swt, kalau
ia masih terikat oleh sahwat (keinginan / dunia). Bagaimana hati akan mempunyai keinginan
yang kuat agar masuk kepada kehadirat Allah Swt, padahal hati belum suci dari ‘janabah’
kelaleyannya. Atau, bagaimana bisa berharap agar mengerti rahasia-rahasia yang halus,
padahal ia belum bertaubat untuk menebus kesalahannya (lbnu & Abu Fajar, 2005).

Contoh ungkapan manusia yang sudah terbuka hatinya dalam menyaksikan serta
merasakan kehadiran Allah Swt, dan tidak terbayangkan atau terpikirkan oleh akal manusia,
sebagaimana ungkapan Ibnu Atho’illah dalam kitab al-Hikam;

Tak bisa terbayangkan, jika sesuatau dapat menghalangi-Nya, karena Dia yang
menampakan segala sesuatu. Jangan dibayangkan, jika sesuatu dapat menutupi-Nya, sebab
Dialah yang tampak dalam segala sesuatu. Bagaimana bisa dibayangkan, kalau sesuatu
mampu menghalangi-Nya, sedangkan Dialah yang tampak dalam segala sesuatu. Bagaimana
mungkin sesuatu kuasa menghalangi-Nya, padahal Dialah yang tampak untuk segala
sesuatu. Bagaimana mungkin kalau sesuatu dapat menghalangi-Nya, sedangkan Dialah yang
ada sebelum adanya sesuatu. Bagaimana mungkin jika sesuatu sanggup menghalangi-Nya,
jika Dia lebih jelas dari pada segala sesuatu. Bagaimana mungkin sesuatu mampu
menghalangi-Nya, sedangkan Dia tunggal, yang tiada disamping-Nya sesuatupun.
Bagaimana mungkin jika sesuatu mampu menghalangi-Nya, sedangkan Dia lebih dekat
kepadamu dari pada sesuatu. Bagaimana sesuatu dapat menghalangi-Nya, sementara
seandainya Dia tidak ada, niscaya tak akan ada segala sesuatu. Betapa ajaib! Bagaimana
mungkin keberadaan-Nya bisa tampak dalam ketiadaan. Atau, bagaimana mungkin sesuatu

yang baru itu, bisa bersanding dengan yang mendahuluinya(lbnu & Abu Fajar, 2005) .

Kesimpulan

Pengetahuan filsafat, bila digunakan umat islam untuk memikirkan secara mendalam tentang
segala sesuatu selain Allah Swt, atau mahluk, maka dengan mudah akan menemukan
kebesaran, keagungan dan kesempurnaan Allah Swt dalam proses penciptaan alam ini.
Sehingga keimanan akan semakin meningkat, dan keyakinan kepada Allah Swt akan
semakin kuat, karena di semua yang dia lihat dan dia gunakan, akan tampak kehadiran peran
kudrat dan iradat Allah Swt di dalamnya. Pengetahuan tasawuf, bila digunakan umat islam
untuk membersikan hati, dengan menutup mata hati yang melihat selain Allah Swt, dan
membuka mata hati yang bisa melihat dan merasakan kehadiaran Allah Swt dalam segala

sesuatu. Maka umat islam akan menyaksikan berbagai rahsiah Allah Swt yang terhampar di

50
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



hadapannya, yang dapat digunakan untuk meraih kebahagiaan dunia dan akhirat. Adapun
yang dimaksud penulis dengan pertemuan agung antara filsafat dan tasawuf, adalah
menggunakan pengetahuan tasawuf dan filsafat dalam mewujudkan tujuan manusia
diciptakan di muka bumi, yaitu untuk beribadah kepada Allah Swt. filsafat digunakan untuk
meningkatkan ilmu tauhid yang dapat memperkuat keimanan. Sedangkan tasawuf digunakan
untuk memperkuat perasaan ihsan, yaitu senantiasa merasa melihat Allah Swt dan selalu
merasa senantiasa dilihat dan diperhatikan Allah Swt, sehingga ia lebih giat dan khusu dalam

melakukan syareat islam. amin

Referensi

Al-‘Alawi, A. M. (n.d.). Diwan al-‘Arif billah Ahmad Musthafa al-‘Alawi, dengan ta’liq
‘Ashim Ibrahim. Dar al-kutub al -Islamiyah.

Arifin, S. S. T. (2005). “Miftahus Sudur”, penerjemah Drs. Anding Majahidin, M.Ag. PT
Laksana Utama.

Ibnu, A., & Abu Fajar, A.-Q. (2005). Intisari kitab al-Hikam. Gitamedia Press.

Jaelani, S. A. Q. (1971). irrul Asror Wamudhohilul Anwar fima Yahtaju ilaihi Abror. Dar al-
kutub al -ilmiyyat.

Murakami, K. (2007). DNA. Mizan.

Schimmel, A. (1975). Dimensi Mistik Dalam Islam, penerjemah Sapardi Djoko Damono.
Pustaka Firdaus.

Semith, L., & William, R. (1991). de -Ide, Filsafatdan Agama, Dulu dan Sekarang. Kanisius.

Syuhrowardi, S. Y. (1373). Kitab Hikmah Al-Isroq. ulumu Insanin wa Mutola’ah.

Tafsir, A. (2015). Filsafat lImu. Pt Ramaja Rosdakarya Offset.

51
Copyright © 2023, Hikamia, E-1SSN 2808 -2044



