
E-ISSN: 2808-2044  
Hikamia 

https://doi.org/10.58572/hkm.v2i1.10 
 https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia  

Volume 2, No 1, Maret 2022 

30 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

 

Pertemuan Agung Filsafat dan Tasawuf 

 
 Endang Syarif Hidayat 

Sekolah Tinggi Agama Islam Idrisiyyah, Tasikmalaya 

endangsh001@gmail.com 

 

Received : 20/01/2022, Revised:18/02/2022, Approved:27/02/2022 

 

 
 

Abstrak 

Salah satu penyebab kemunduran islam adalah jauhnya umat islam dari pengetahuan filsafat dan 

tasawuf. Dampak dari menjauhi filsafat, umat islam mundur dalam pengetahuan sain, sehingga 

kebanyakan negara islam berada dalam posisi negara berkembang. Dampak dari menjauhi 

tasawuf, umat islam kesulitan merasakan ihsan, sehingga terhambat lahirnya ulama-ulama 

pewaris Nabi Muhammad Saw, yang suka di sebut para wali Allah yang ditakuti  dan disegani 

manusia muslim maupun non muslim, karena limpahan karaomahnya. Tulisan sederhana ini, 

berharap dapat membangunkan tidur panjang umat islam, yang senantiasa membenturkan 

pengetahuan filsafat dan tasawuf, yang telah berlangsung lama, terutama semenjak 

dibenturkannya ulama – ulama yang menguasai filsafat dan tasawuf, seperti Imam Ghozali dan 

Ibnu Rusd dan lain-lain. Sehingga sampai saat ini jarang ditemukan, pengetahuan filsafat yang di 

kaji dalam pesantren yang mendalami tasawuf. Atau pengetahuan tasawuf, jarang ditemukan 

dalam kajian filsafat. Padahal dalam pengetahuan tasawuf, ada golongan yang disebut tasawuf 

falsafi. Semoga, tulisan sederhana ini dapat memberikan daya tarik kembali bagi umat islam untuk 

mendalami filsafat dan tasawuf. 

 

Kata Kunci: filsafat, tasawuf, tasawuf falsafi 

 

 

Pendahuluan  

Analisa Ahmad Tafsir terhadap pemikiran Kant tentang pengertian rasional, 

menunjukan keterbatasan akal manusia, yang hanya mampu memahami hukum alam. Akal 

manusia tidak mungkin mampu memahami sesuatu yang di luar hukum alam. Dengan 

demikian, filsafat yang selalu mencari hakikat segala sesuatu dengan menggunakan akal, 

tidak mungkin dapat menemukan hakikat sesuatu di luar hukum alam. Seperti, filsafat tidak 

mungkin dapat menemukan hubungan sebab akibat, antara tongkat Nabi Musa dengan 

terbelahnya air laut. Karena membelah air laut dengan tongkat tidak rasional dan berada di 

luar hukum alam. Apalagi memahami perjalanan isro mi’raj, dari tempat berlakunya hukum 

alam yaitu dari mekah ke masij al-aqsho dalam satu malam, kemudian naek ke alam di luar 

hukum alam yaitu  ke sidrotul muntaha menemui Allah Swt (Tafsir, 2015). 

Analisa tersebut, dapat juga dipahami untuk membatalkan anggapan bahwa,  agama 

adalah akal (Addinu hua aqlu). Kalau agama di sebut dengan akal, maka semua ajaran yang 

https://journal.idrisiyyah.ac.id/index.php/hikamia
mailto:endangsh001@gmail.com


31 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

ada dalam agama harus rasional, atau dapat terpikirkan oleh setiap akal manusia. Apakah 

akal mampu memikirkan keberadaan surga yang tidak mempergunakan hukum sebab akibat,  

atau hukum alam?  Apakah akal manusia mampu memahami keberadaan Allah Swt yang 

tidak ada umpamanya di dunia ini? Banyak sekali dalam ajaran agama, dalam hal ini agama 

Islam, yang tidak dapat dipahami oleh akal manusia. Hal ini, dengan jelas dapat disimpulkan, 

bahwa agama adalah akal, merupakan pendapat yang keliru dan dapat menyesatkan bagi 

manusia yang akan menjalankan agama secara menyeluruh atau kaffah. Tapi, bila dikatakan 

sebagian agama harus dapat dimengerti oleh akal, maka kita dapat menerimanya. 

Sokrates menggambarkan bahwa semua yang nampak dalam dinding gua, hanya 

merupakan bayang-bayang, sedangkan yang benar-benar nyata berada di luar gua. Plato 

menjelaskan dengan lebih rinci, bahwa yang dimaksud dunia bayang-bayang adalah semua 

yang dapat dilihat oleh indra, dan sesuatu yang benar-benar nyata adalah segala sesuatu yang 

dapat ditangkap oleh akalnya. Menurut Plato pemikiran atau pengetahuan yang dihasilkan 

oleh akal jauh lebih tinggi, bila dibandingkan dengan pengetetahuan Indra. Dengan 

demikian, menurut Plato agama harus dapat dipahami oleh akal, karena hanya akal yang 

mampu mengetahui Yang Baik, bukan yang lain (Semith & William, 1991).  

Sokrates maupun Plato, sepakat bahwa kebenaran dan kebaikan hanya dapat 

diperoleh melalui akal. Tidak ada sedikitpun ruang bagi hati manusia untuk dapat berperan 

dalam memahami agama. Dengan demikian, Tuhan pun dipahami dan diketahui 

keberadaannya, hanya sebatas kemampuan akal manusia saja. Benda-benda yang terlihat di 

luar gua, yang mendapatkan cahaya matahari, hanya gambaran benda-benda yang telah 

dipahami oleh akal manusia. Keimanan kepada Tuhan sudah dianggap benar, bila akal 

manusia mampu memahami dengan rasional adanya keberadaan Tuhan, bukan karena hati 

manusia dapat bertemu dan menyaksikan keberadaan Tuhan melalui perjalanan ruhaninya. 

Dengan demikian, filsafat tetap bertahan dalam egonya, bahwa Tuhan pun dapat dipahami 

dengan batasan hukum alam yang ada dalam sebab akibat. Segala sesuatu yang ada di alam 

raya ini merupakan bayang-bayang dari ide-ide yang dihasilkan pemikiran mendalam akal. 

Dan keberadaan Tuhan, pada akhirnya dikatagorikan kepada alam ide tersebut. Itu sebagai 

bukti bahwa akhir dari pemikiran akal adalah dunia ide, dan tidak mampu mencapai 

pemikirkan diluar ide, atau keberadaan Tuhan yang sesungguhnya. 

Oleh karena itu, tulisan ini akan menjelaskan persoalan yang bisa mempertemukan 

antara pengetahuan yang diperoleh akal manusia yang dibatasi hukum alam atau hukum 

sebab akibat, dengan pengetahuan yang diperoleh hati dari luar hukum alam atau di luar 



32 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

hukum sebab akibat. Sehingga pengetahuan yang dihasilkan oleh kecerdasan akal dan hati, 

dapat dipahami dengan logis. 

 

Hasil dan Pembahasan  

Pengertian Filsafat 

Kalau ingin mengetahui filsafat, menurut Hatta dan Langeveld, sebaiknya berpikirlah 

secara mendalam tentang segala sesuatu yang ada dan yang mungkin ada, maka ia akan 

paham apa itu pengertian filsafat. Seperti seseorang yang ingin tahu gula, tidak perlu 

didepinisikan, tapi cicipilah gula tersebut, maka dia akan tahu apa itu depinisi gula. Seperti 

orang yang ingin tahu pantai, tidak perlu didepinisikan, tapi bawalah dia ke pantai, maka dia 

akan mengetahui depinisi pantai. Hal ini menunjukan bahwa, segala sesuatu yang ada akan 

menunjukan keberadaan dirinya agar dapat dikenali oleh akal manusia (Tafsir, 2015). 

Keberadaan segala sesuatu yang menunjukan hakikat jati dirinya, kemudian 

dipertajam oleh pemikiran seorang sufi yang bernama, Syihabudin Yahya Syuhrowardi al-

Isyroq, yang meninggal di Suria tahun 1191. Beliau mengatakan dalam  Kitab Hikmah Al-

Isroq, sebagai berikut; 

 ان كان فى الوجود ما لايحتاج الى تعرفه وشرحه فهو الظاهر ولا شيء اظهر من النور فلا شيء اغنى منه عن التعري 

 النور كله فى نفسه لا يختلف حقيقته الا بالكمال و النقصان

دونه يحتاج عليه ومنه وجوده فلا ند له ولا مثل له وهو القاهر فالنور المجردالغني واحد وهو نور الانوار وما 

 لكل شيئ ولا يقهره ولا يقاومه شيئ اذ كل قهر وقوة وكمال مستفاد منه

Terjemah bebas; “Apabila dalam yang wujud itu tidak memerlukan definisi dan 

penjelasan, maka wujud tersebut disebut dohir, atau nampak. tidak ada sesuatu yang lebih 

jelas wujudnya dari pada cahaya. Maka cahaya tidak memerlukan definisi atau penjelasan 

(Syuhrowardi, 1373). 

Setiap cahaya, pada hakekatnya dalam dirinya tidak ada perbedaan, kecuali hanya 

kesempurnaan dan kekuarangan. 

Cahaya mujarod yang tidak memerlukan yang lain itu hanya satu, dia adalah cahaya 

di atas cahaya,  setiap yang ada sesudahnya sangat membutuhkannya, dan dari cahaya 

mujarod semua yang ada mewujud, cahaya mujarod tidak ada bilangan dan yang 

menyerupainya. Cahaya mujarod adalah cahaya yang memaksa setiap segala sesuatu, dan 

tidak ada satupun yang dapat memaksanya. Dan tidak ada satupun yang mampu memberikan 

kekuatan kepadanya, karena semua paksaan, kekuatan dan kesempurnaan, berasal darinya”. 

Dengan demikian filsafat menurut Syuhrowardi al-Isrok tidak perlu di definisikan, 

karena filsafat adalah wujud pengetahuan, sedangkan setiap yang wujud merupakan cahaya, 



33 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

dan tidak ada yang lebih jelas untuk dikenal selain cahaya. Semua cahaya tidak ada 

perbedaan,  cahaya hanya satu. Hanya saja ada cahaya  sempurna, yang menjadi sumber 

cahaya-cahaya, dan ada cahaya yang kurang sempurna. Cahaya sempurna, disebut dengan 

cahaya di atas cahaya, cahaya muqoddas atau cahaya mujarod. Tidak ada sesuatupun yang 

dapat memaksa cahaya mujarod, tetapi cahaya mujarod dapat memaksa segala sesuatu, 

karena segala sesuatu berasal dari cahaya mujarod, dan akan kembali kepada cahaya 

mujarod. Oleh karena itu, ketika kita dipertemukan dengan segala sesuatu, maka cahaya kita 

dan cahaya segala sesuatu akan bersatu, maka jadilah semakin terang dan memahaminya. 

Itulah sebabnya, kalau ingin mengetahui  filsafat, tidak perlu mencari depinisi filsafat 

sebanyak-banyaknya, tapi berpikirlah secara mendalam tentang segala sesuatu, sebagai bukti 

kita sedang berdekatan dengan filsafat, dan menyatukan cahaya dalam diri dengan cahaya 

filsafat, sehingga cahayanya semakin terang, dan pada akhirnya akan paham apa itu 

pengertian filsafat. 

Poedjawijatna (Pembimbing ke Alam Filsafat, 1974:11) mendefinisikan filsafat 

sebagai sejenis pengetahuan yang berusaha mencari sebab yang sedalam-dalamnya bagi 

segala sesuatu berdasarkan akal pikiran belaka. Hasbullah Bakry (Sistematik Filsafat, 1971: 

11) mengatakan bahwa, filsafat sejenis pengetahuan yang menyelidiki segala sesuatu dengan 

mendalam mengenai ketuhanan, alam semesta, dan manusia, sehingga dapat menghasilkan 

pengetahuan tentang bagaimana hakikatnya sejauh yang dapat dicapai akal manusia dan 

bagaimana sikap manusia itu seharusnya setelah mencapai pengetahuan itu (Tafsir, 2015) . 

Kedua depinisi ini menunjukan bahwa filsafat memiliki batasan khusus yaitu 

kecerdasan akal, dan menyelidiki sebab yang mendalam dari segala sesuatu yang ada dan 

yang mungkin ada. Walaupun filsafat memikirkan Tuhan, tetapi pemikirannya dibatasi 

dengan pemahaman akal, dan pemahaman akal tidak akan keluar dari hukum alam yang 

terdiri dari sebab dan akibat. Oleh karena itu, bila pemikiranya tidak rasional, karena tidak 

sesuai hukum alam, atau sebab akibat, seperti api tidak membakar Nabi Ibrahim, Nabi Musa 

membelah lautan dengan tongkat, dan pengikut Nabi Sulaiman dapat memindahkan istana 

Ratu Bilkis dalam kedipan mata, tidak termasuk pengetahuan filsafat. 

Sebagai seorang ahli di bidang filsafat, Ahmad Tafsir mampu menggambarkan 

filsafat secara sederhana, tetapi dapat menjelaskan filsafat secara rinci dan mudah dipahami. 

Filsafat adalah berpikir secara mendalam tentang objek yang abstrak, yaitu jeruk secara 

umum, dan melahirkan hasil pemikiran yang abstrak yaitu gen jeruk yang menjadi hukum 

yang tidak terlihat bagi jeruk yang harus berbuah jeruk. Adapun yang menjadi ukuran 

kebenarannya adalah rasional, bila rasional, maka benar, dan bila tidah rasional, salah. Hasil 



34 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

pemikirannya, harus tetap abstrak, tidak boleh dapat dibuktikan secara empirik, dan bila hasil 

pemikirannya dapat dibuktikan secara empirik, tidak disebut pengetahuan filsafat lagi, tetapi 

berubah menjadi pengetahuan sain (Tafsir, 2015). 

 

Pengertian Tasawuf 

Penjelasan yang sederhana, tapi sangat mudah dipahami, menunjukan keluasan ilmu 

yang Ahmad Tafsir miliki dalam bidang filsafat. Kelemahan filsafat yang mengandalkan 

rasional telah beliau temukan, dengan ketidak mampuan akal dalam memahami di luar 

hukum alam. Bahkan, karena pengetahuan filsafat sangat dibatasi oleh hukum alam, dalam 

memikirkan Tuhan juga selalu terbelenggu oleh sebab dan akibat yang ada di hukum alam.  

Disamping itu, beliau menyampaikan adanya pengetahuan lain, yang lebih tinggi dari 

filsafat, yang tidak terbelenggu oleh jeratan hukum alam, yaitu pengetahuan logis-supra-

rasional yang disebut pengetahuan mistik. Kalau pengetahuan logis rasional yang disebut 

filsafat diperoleh dengan menggunakan kecerdasan akal, maka pengetahuan logis-supra-

rasional yang disebut pengetahuan mistik, diperoleh dengan kecerdasan hati. Dengan 

demikian, kecerdasan hati, lebih tinggi dibandingkan dengan kecerdasan yang diperoleh oleh 

akal. Karena dengan kecerdasan hati, manusia dapat memahami sesuatu yang diluar hukum 

alam (Tafsir, 2015). 

Pengertian tasawuf yang dijelaskan oleh Hujwiri merupakan pemahaman tasawuf 

dari segi makna kata asal tasawuf, yang bisa diartikan orang yang suka berpakaian wool, 

sebagai gambaran ketidakpedulian mereka pada pujian manusia terhadap keadaan mereka.  

Orang yang suka berada di barisan paling depan dalam beribadah, sebagai gambaran bahwa 

mereka lebih mengutamakan segala sesuatu yang berkaitan dengan Allah, untuk 

memperlihatkan rasa cintanya yang besar kepada Allah Swt. Orang-orang yang suka duduk 

diserambi mesjid Nabi Muhammad Saw, untuk memperlihatkan kesiapan dan keihlasan 

mereka dalam menerima tugas cuci  dari Nabi Muhammad Saw, dalam keadaan apapun. 

Dengan demikian, dari segi bahasa, tasawuf dapat memiliki pengertian supra rasional yang 

tidak dipahami akal rasional bahwa, “ Tasawuf adalah sebuah ajaran yang lebih 

mengutamakan dan menyambut gembira masa depan akhirat dari pada masa kini, dunia yang 

akan ditinggalkan”. 

Gambaran tasawuf yang disampaikan Junayd merupakan pemahaman tasawuf secara 

istilah. Pertama, Gambaran tasawuf seperti kedermawanan Nabi Ibrahim yang mau 

menyembelih anaknya Ismail mengandung pengertian, tasawuf adalah ajaran atau 

pengetahuan untuk mencintai Allah dari pada segala sesuatu selain-Nya. Walaupun anak 



35 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

sediri yang sangat dicintainya, bila harus dikorbankan, untuk mempertahankan atau 

membuktikan rasa cintanya kepada Allah, dia lakukan.  

Kedua, Tasawuf yang digambarkan seperti kepasrahan Nabi Ismail yang 

menyerahkan hidupnya kepada Allah, dengan mengihlaskan dirinya disembelih oleh 

ayahnya Nabi Irahim. Ini memberikan pengertian tasawuf adalah pengetahuan untuk 

menundukan kekuatan nafsu keakuan diri, dalam upaya memperoleh keridoan Allah Swt.  

Ketiga, tasawuf digambarkan kesabaran Ayub menahan penderitaan penyakit gatal 

dan kecemburuan Yang Maha Pemurah. Ini menjelaskan bahwa tasawuf adalah pengetahuan 

tentang rido terhadap segala sesuatu yang menimpa dirinya, baik suka maupun duka, baik 

bencana maupun anugrah, karena itu semua untuk menguatkan tauhid kita kepada Allah 

yang Maha Pencemburu.  

Ke empat, tasawuf digambarkan dengan perlambangan Zakaria, yang menerima 

sabda Tuhan, ‘ Kau tak akan berbicara dengan manusia selama tiga hari, kecuali dengan 

menggunakan lambang-lambang’. Ini menunjukan bahwa tasawuf adalah pengetahun untuk 

memahami bahasa perlambang. Dengan pengetahuan tasawuf, seseorang dapat menjelajahi 

sesuatu yang di luar hukum alam, yaitu alam malakut jabarut dan lahut. ketika seseorang 

kembali lagi ke alam mulki, atau tempat berlakunya hukum alam, maka dia akan 

menggunakan bahasa perlambang, karena kalau menggunakan bahasa yang sebenarnya, 

tentu akan membingungkan manusia yang masih menggunakan kecerdasan akalnya. 

Disamping itu, bahasa perlambang dapat digunakan untuk menyembunyikan pengetahuan 

yang sebenarnya, agar tidak ditiru dan disalah gunakan oleh yang bukan ahlinya. Sehingga 

dari segi bahasa, seorang sufi, akan mengetahui tingkat bahasa setiap orang, terutama 

membedakan manusia yang menggunakan bahasa perlambang dan bukan. 

Ke lima, tasawuf yang digambarkan dengan keasingan Yunus, yang merupakan 

orang asing di negerinya sendiri, dan terasing di tengah-tengah kaumnya sendiri. Hal ini 

menunjukan bahwa tasawuf adalah pengetahuan tentang keihlasan, dan tidak mau terlihat 

kebaikannya di hadapan manusia. Semakin terkubur, kebaikan salik dari mata manusia, 

maka makom salik akan semakin tinggi, bagaikan akar pohon, yang semakin menghunjam 

ke tanah, maka batang dan daun pohon semakin rindang serta menjulang ke langit. 

Ke enam, tasawuf digambarkan dengan sifat penziarah Isa, yang begitu melepaskan 

keduniawian, sehingga hanya menyimpan sebuah mangkuk dan sebuah sisir – mangkuk 

itupun dibuangnya ketika ia melihat seseorang minum dari telapak tangannya, dan juga 

sisirnya ketika dilihatnya, seseorang menyisir rambut dengan jari-jarinya. Ini menunjukan 

bahwa tasawuf adalah pengetahuan tentang upaya melepaskan diri dari jeratan dunia yang 



36 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

sementara. Sebab satu buah mangkuk saja yang menjadi penghalang antara kita dengan 

Allah Swt, karena rasa suka dan mempertahankan mangkuk menjadi miliknya, sudah cukup 

membuat Allah Swt cemburu. Persoalannya bukan pada besar kecilnya sebuah benda, tetapi 

kepada pengaruh benda tersebut terhadap hati seorang salik. Walaupun memiliki harta yang 

melimpah, tetapi tidak ada pengaruh terhadap hati, dalam menjalin hubungan dengan Allah 

Swt, maka Allah Swt tidak akan merasa cenburu. 

Ke tujuh, tasawuf digambarkan dengan pemakaian jubah wool oleh Musa. Pakaian 

yang terbuat dari wool merupakan pakaian yang paling sederhana di zaman Nabi Musa. Ini 

menunjukan bahwa tasawuf adalah pengetahuan yang lebih mengutamakan kesucian ruhani 

dari pada keindahan jasmani. Seorang sufi tidak akan merasa terhina dengan memakai 

pakaian sederhana yang terbuat dari kaen wool. Tetapi seorang sufi, bisa merasa malu, bila 

memakai pakaian yang indah dan mahal, karena takut terseret kepada rasa yang ingin di puji 

oleh sesama manusia. 

Ke delapan, tasawuf digambarkan dengan kesengsaraan Nabi Muhammad Saw, yang 

dianugrahi kunci segala harta yang ada di muka bumi oleh Tuhan, sabdaNya, ‘Jangan 

menyusahkan diri sendiri, tapi nikmati semua kemewahan  dengan harga ini’, namun 

jawabnya, ‘ Ya Allah, hamba tidak menghendakinya; biarkan hamba sehari kenyang dan 

sehari lapar’. Ini menunjukan bahwa pengertian tasawuf adalah pengetahuan untuk dapat 

memilih kehidupan sederhana, dalam berbagai kesempatan yang memungkinkan untuk 

berlaku mewah, karena hatinya ingin memiliki banyak waktu bercumbu dengan Allah Swt. 

Sedangkan kemewahan, akan banyak menyita waktu Salik dan menyempitkan waktu 

bersama Allah Swt. Untuk itulah, Nabi Muhammad memilih satu hari kenyang dan satu hari 

lapar, untuk membentuk keseimbangan antara jasmani dan ruhani, serta keseimbangan 

perhatian antara menghadap Allah Swt, dengan perhatian mengurus dunia (Schimmel, 

1975). 

Ke delapan pemahaman tasawuf yang disampaikan Syehk Junayd, menunjukan 

bahwa tasawuf merupakan pengetahuan yang logis - supra – rasional, yang tidak dapat 

terbaca sebelumnya oleh akal yang rasional. Akal yang rasional, tidak mungkin dapat 

membaca kelebihan dan keagungan sikap Nabi Muhammad Saw, yang menolak gunung 

uhud menjadi emas, pada saat beliau sedang membutuhkan dana untuk perjuangannya. Akal 

yang cerdas sekalipun, tidak mungkin dapat membenarkan sikap Nabi Ibrahim yang 

membunuh anak tercintanya, karena perintah dalam mimpi yang berulang-ulang. Pemikiran 

filsafat, tidak mungkin membenarkan sikap Nabi Ismail, yang memasrahkan nyawanya 

untuk disembelih ayahnya, dalam upaya memenuhi perintah yang ada dalam mimpi ayahnya. 



37 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

Semua peristiwa ini hanya dapat dipahami oleh kecerdasan hati atau supra rasional. Ini 

menunjukan, bahwa pengetahuan supra rasional lebih tinggi kedudukannya dibandingkan 

dengan pengetahuan filsafat yang rasional. 

Syeh Abdul Qodir adalah seorang wali Allah yang mendapatkan gelar sulthon aulia 

atau rajanya para wali, dan keajaiban karomahnya selalu dibacakan oleh berbagai jamaah 

tarekat yang ada di Indonesia. Oleh karena itu, semua yang disampaikan Beliau dalam 

menjelaskan pengerian tasawuf, tentu semakin memberikan pemahaman yang benar-benar 

nyata tentang makna tasawuf. Beliau tidak ikut-ikutan membahas asal usul kata tasawuf, 

tetapi menjelaskan pengertian tasawuf melalui penafsiranya dari empat huruf yang ada 

dalam tasawuf. Tasawuf menurut Syeh Abdul Qodir Jaelani adalah pengetahuan mengenai 

tobat, mensucikan hati, menjadi wali dan fana. Ke empat langkah dalam tasawuf tersebut, 

merupakan pengetahuan supra rasional yang tidak akan mampu terpikirkan oleh akal yang 

rasioanal. Akal selalu memikirkan sesuatu yang berkaitan dengan hukum alam, sementara 

taubat mengembalikan manusia menghadap kepada sesuatu yang di luar hukum alam, yaitu 

Tuhan. Bukankah itu bertolak belakang dengan hukum alam? Membersihkan hati, sama saja 

dengan menghidupkan hati agar mampu melihat dan merasakan segala sesuatu yang di luar 

hukum alam, karena hati yang bersih bagaikan kaca yang bening, bila ditutup dari luar, maka 

kaca akan memantulkan bayangan yang ada di dalam. Begitu juga hati yang bersih, bila 

penglihatan ke hukum alamnya di tutup, maka yang terlihat adalah segala sesuatu yang diluar 

hukum alam. Wali adalah gambaran manusia yang tidak ada rasa takut terhadap selain Allah 

Swt, dan tidak pernah merasakan bersedih pada saat terkena berbagai musibah dan kesulitan. 

Hilangnya rasa takut seseorang, apalagi terhadap bencana atau kesulitan hukum alam yang 

akan dihadapi, merupakan sesuatu yang supta rasional, atau tidak akan dipahami oleh akal 

yang rasional. Apalagi, hilangnya rasa sedih seseorang, saat dikenai musibah dan kesulitan, 

itu menunjukan kejadian  yang di luar hukum alam. Fana fillah adalah hilangnya diri seorang 

salik yang berada di hukum alam, dan hadirnya salik yang di luar hukum alam. Sehingga 

keberadaan salik tidak pernah tergambarkan oleh akal yang rasional, karena penglihatan 

salik menjadi penglihatan yang supra rasional, pendengaran salik menjadi supra rasional, 

dan perkataan salikpun menjadi perkataan supra rasional (Jaelani, 1971).  

Dari semua pengertian tasawuf, akhirnya kita bisa paham, bahwa tasawuf adalah 

pengetahuan untuk menghidupkan hati agar dapat melihat segala sesuatu yang ada di diluar 

hukum alam. Hati hanya bisa hidup, bila dibersihkan melalui talqin. Hati yang bersih 

bagaikan kaca jendela rumah yang bersih, kemudian di tutup bagian luarnya, maka akan 

tampak seluruh bagian dalam rumah pada kaca tersebut. Begitu juga halnya dengan hati kita, 



38 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

bila ditutup semua penglihatan hati kita dari dunia, maka yang akan terlihat oleh hati adalah 

akhirat. Bila penglihatan hati kita ditutup dari luar diri kita, maka yang terlihat adalah diri 

kita sendiri, sehingga kita akan mengenal diri kita sendiri. Dan barang siapa yang mengenal 

dirinya, dia akan mengenal Tuhannya. Sedangkan orang yang sudah mengenal Tuhanya, 

maka dirinya akan merasa bodoh, karena malu menyaksikan ilmu Tuhan yang sangat luas. 

 

Persamaan dan perbedaan antara tasawuf dan filsafat 

Dari semua pengertian filsafat dan tasawuf, akhirnya kita dapat melihat persamaan 

dan perbedaan filsafat dan tasawuf. 

1. Persamaan filsafat dan tasawuf 

a. Berpikir secara mendalam dengan menggunakan akal yang rasional (filsafat) dan 

menggunakan kecerdasan hati (tasawuf) adalah sama-sama dianjurkan dalam al-

Qur’an. Contoh ayat al-Qur’an yang mengharuskan menggunakan akal yang 

rasional dan hati yang cerdas, sebagai berikut; 

بَ  وَتنَسَوۡنَ أنَفسَُكُمۡ وَأنَتمُۡ تتَۡلوُنَ  ٱلۡب ر   ب   ٱلنَّاسَ ۞أتَأَۡمُرُونَ  تََٰ لوُنَ  ٱلۡك  ٤٤أفَلََا تعَۡق   

Artinya: Mengapa kamu menyuruh orang lain untuk mengerjakan kebaikan, 

sedangkan kamu sendiri  melupakan kewajibanmu sendiri, padahal kamu sedang membaca 

al-Kitab. Apakah kamu sekalian tidak berpikir? (QS. Al-Baqoroh : 44) 

Ayat ini secara halus dan santun mengkritik orang-orang yang tidak menggunakan 

akal yang rasional dalam perbuatannya. Sehingga mereka menyuruh orang lain berbuat baik, 

sedangkan dirinya sendiri tidak melakukannya atau melupakannya. Seandainya mereka 

menggunakan kecerdasan akalnya, tentu akan melakukan kebaikan yang dianjurkan dalam 

al-Kitab, terlebuh dahulu oleh dirinya sendiri, baru kemudian setelah dirasakan, mengajak 

atau menyuruh orang lain untuk melakukan kebaikan. Karena akal yang cerdas akan 

memahami bahwa, perbuatan baik akan berakibat baik bagi dirinya. Kalau perbuatan baik 

itu tidak dilakukannya, berarti dia membiarkan keburukan menimpa dirinya, dan sikap 

tersebut tidak rasional. 

رَضٞ فَزَادهَُمُ  ف ي م مَّ ُ قلُوُب ه  بوُنَ  ٱللَّّ مَرَضٗاۖ وَلهَُمۡ عَذاَبٌ ألَ يمُُۢ ب مَا كَانوُاْ يكَۡذ   

Artinya: Dalam hati mereka ada penyakit, lalu Allah menambah  penyakitnya; dan 

bagi mereka siksa yang pedih, disebabkan mereka telah mendustakan. (QS. Al-Baqoroh : 

10) 

Ayat ini menjelaskan dengan tegas, bahwa manusia yang tidak menerima ajaran 

Tuhan adalah manusia yang memiliki hati yang sakit. Dan sakit hatinya akan terus 

bertambah bila terus menerus mendustakan ajaran Tuhan, dengan merasakan rasa sakit yang 



39 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

teramat pedih. Akal yang cerdas, tidak mungkin memahami bahwa kebohongan akan 

menyiksa dan menyakiti seseorang, karena itu bukan hukum alam. Oleh sebab itu, hati harus 

digunakan untuk memahaminya, agar manusia tidak merasakan siksa yang sangat pedih.  

a. Filsafat dan tasawuf merupakan pengetahuan. Filsafat merupakan pengetahuan 

rasional yang dibatasi hukum alam dan tidak dapat dibuktikan secara empiris. Dan 

tasawuf merupakan pengetahuan yang supra rasional, atau pengetahuan mistik, 

karena memahami sesuatu yang ada di luar hukum alam. 

b. Filsafat dan tasawuf sama-sama logis. Filsafat adalah logis rasional, sedangkan 

tasawuf adalah logis supra rasional. 

c. Walaupun filsafat menggunakan akal, dan tasawuf menggunakan hati, akal dan hati 

sama-sama berada dalam setiap individu manusia. Dengan demikian filsafat dan 

tasawuf, sama-sama dibutuhkan dan tidak boleh dihilangkan salah satunya dalam diri 

manusia. Menghilangkan filsafat, dunia akan hilang dari genggaman, menghilangkan 

tasawuf, akhirat akan menjadi penderitaan.  

 

Perbedaan filsafat dan tasawuf 

a. Filsafat merupakan pengetahuan rasional yang dibatasi hukum alam, sedangkan 

tasawuf merupakan pengetahuan supra rasional yang memahami sesuatu yang ada di 

luar hukum alam. 

b. Filsafat menggunakan kecerdasan akal, sedangkan tasawuf menggunakan kecerdasan 

hati. 

c. Filsafat dapat melahirkan pengetahuan sain untuk mempermudah manusia dalam 

bekerja, sedangkan tasawuf akan melahirkan ahlak atau budi pekerti kepada seluruh 

alam, sehingga semua yang ada di alam akan melayaninya dengan baik. 

d. Filsafat tidak akan dapat mencerdaskan hati, sedangkan tasawuf dapat mencerdaskan 

hati dan akal. 

e. Dengan filsafat akan meraih kesuksesan dunia dan akan terputus dari kenikmatan 

akhirat, sedangkan dengan tasawuf dapat meraih kesuksesan dunia dan akhirat. 

 

Ontologi, Epistimologi dan Aksiologi Filsafat Dan Tasawuf 

Menurut Ahmad Tafsir, “Ontologi membicarakan hakikat (segala sesuatu); Ini 

berupa pengetahuan  tentang hakikat segala sesuatu”(Tafsir, 2015). Oleh karena itu berbicara 

tentang ontologi filsafat, sama juga dengan membahas pengertian filsafat, yang telah di 

bahas dalam bab sebelumnya. Jadi, ontologi filsafat dapat diartikan sebagai pemikiran 



40 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

mendalam dan rasional tentang segala sesuatu tetapi tidak dapat dibuktikan secara empiris. 

Tapi, walaupun mampu membicarakan segala sesuatu sampai kepada hakekatnya, tetap 

hanya sebatas hukum alam. Artinya, ontologo filsafat, tidak akan mampu memahami hakikat 

di luar hukum Allam. Walaupun keberadaan Tuhan dibicarakan, Tuhan menjadi 

terkerangkeng oleh waktu, tempat, gerak, dan materi, serta dengan keterkaitanya dengan 

sebab dan akibat. 

Berbicara mengenai asal usul hakikat tasawuf, bukan membahas asal usul kata 

tasawuf, tetapi membahas hakikat dari ajaran tasawuf. Oleh karena itu, Syeh Abdul Qodir 

Jaelani yang menjadi gurunya para wali, tidak membahas tasawuf dari asal usul katanya, 

tetapi dari makna hakikat yang disimbolkan oleh ke empat huruf tasawuf, sebagaimana yang 

telah di bahas dalam pengertian tasawuf. Sehingga Beliau tidak terjebak oleh cerita-cerita 

yang dikarang orang-orang yang justru akan menghancurkan makna tasawuf itu sendiri. 

Seperti tasawuf diambil dari kata yang berarti wol, atau kain tebal yang biasa dipake orang-

orang miskin. Dengan memposisikan seorang sufi harus miskin dan terhina di hadapan 

manusia, yang akan menimbulkan masalah baru yang lebih berbahaya, seperti pesoalan 

sebagai berikut; Apakah seorang sufi yang mulia di sisi Allah, harus menempati posisi 

terhina di tengah-tengah masyarakat? Apakah dunia terlarang bagi orang sufi? Hal ini tentu 

akan bertentangan dengan beberapa ayat al-Qur’an. 

Epistimologi itu membahas tiga hal poko, yaitu objek yang akan di bahas, cara 

memperoleh pengetahuan dari objek tersebut, dan ukuran kebenaran yang digunakan dalam 

menilai pengetahuan tersebut. Dengan demikian, epistimologi filsafat adalah pengetahun 

mengenai objek filsafat, cara mendapatkan pengetahuan filsafat dan ukuran kebenaran 

filsafat (Tafsir, 2015). 

a. Objek Filsafat 

Isi filsafat sangat ditentukan oleh objeknya. Kalau yang dipikirkan secara 

mendalamnya adalah masalah pendidikan maka akan disebut filsafat pendidikan. 

Kalau yang dipikikannya masalah yang berkaitan dengan Tuhan, maka filsafatnya 

disebut dengan filsafat ketuhanan. Begitulah seterusnya, sebagaimana yang 

dijelaskan Ahman Tafsir dalam buku “Filsafat Ilmu”(Tafsir, 2015). Dengan 

demikian, objek filsafat sangat luas, karena mencakup segala sesuatu yang ada dan 

yang mungkin ada. Objek filsafat lebih luas dari pada sain, karena sain hanya 

membahas segala sesuatu yang ada, dan tidak mampu membahas segala sesuatu yang 

mungkin ada. Sebab segala sesuatu yang mungkin ada tidak dapat dibuktikan secara 

empirik, atau dapat terlihat oleh indra.  



41 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

b. Cara Memperoleh Pengetahuan Filsafat 

Para filosof lebih mementingkan cara memperoleh pengetahuannya dari pada 

pengetahuan itu sendiri. Artinya, lebih menghargai proses dari pada hasil. Oleh 

karena itu, mereka akan membahas cara memperoleh pengetahuan secara serius, 

sebelum mencari pengetahuan, sebagai bukti pertanggungjawaban mereka, dan 

kehati-hatian mereka dalam memperoleh pengetahuan. Adapun cara memperoleh 

pengetahuan filsafat, para filosof melakukan olah pikir, atau berpikir secara 

mendalam tentang sesuatu yang  tidak dapat diketahui oleh indra manusia. Artinya, 

walaupun objek yang dipikirkannya adalah sesuatu yang ada, atau sesuatu yang nyata 

terlihat indra, tetapi tetap saja pengetahuan yang dicarinya adalah sesuatu yang  

abstrak. Sesuai penjelasan Ahmad Tafsir sebagai berikut; Bagaimana manusia 

memperoleh pengetahuan filsafat? Dengan berpikir secara mendalam, tentang 

sesuatu yang abstrak. Mungkin juga objek pemikirannya sesuatu yang kongkrit, 

tetapi yang hendak diketahuinya ialah bagian “di belakang” objek kongkrit itu. Dus 

abstrak juga. 

Secara mendalam artinya ia hendak mengetahui bagian yang abstrak sesuatu itu, ia 

ingin mengetahui sedalam-dalamnya. Kapan pengetahuannya itu dikatakan 

mendalam? Dikatakan mendalam tatkala ia sudah berhenti sampai tanda tanya. Dia 

tidak dapat maju lagi, disitulah orang berhenti, dan ia telah mengetahui sesuatu itu 

secara mendalam. Jadi jelas, mendalam bagi seseorang, belum tentu mendalam bagi 

orang lain (Tafsir, 2015). 

c. Ukuran Kebenaran Filsafat 

Dari penjelasan Ahmad Tafsir, sangat jelas sekali, bahwa ukuran dari kebenaran 

filsafat adalah logis dan abstrak. Sebab kalau logis dan empiris (tidak abstrak) adalah 

sain. Hal ini juga menunjukan bahwa, kebenaran teori filsafat, sangat ditentukan oleh 

logis tidaknya teori tersebut. Dan karena filsafat lebih mementingkan proses dari 

pada hasil, maka kebenaran teori filsafat seratus persen ditentukan oleh kebenaran 

argumennya. Bobot teori filsafat terletak pada argumennya, bukan pada teori yang 

dihasilkannya (Tafsir, 2015). 

 

 

 



42 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

Epistimologi tasawuf adalah pengetahuan mengenai objek dari ilmu tasawuf, 

bagaimana cara ilmu tasawuf memperoleh pengetahuan dari objek tersebut, dan bagaimana 

cara mengukur kebenaran ilmu tasawuf. 

a. Objek Ilmu Tasawuf 

Pengetahuan menurut Ahmad Tafsir ada tiga, yaitu pengetahuan sain, pengetahuan 

filsafat, dan pengetahuan mistik. Pengetahuan sain adalah pengetahuan yang rasional 

dan dapat dibuktikan secara empirik. Pengetahuan filsafat adalah pengetahuan logis 

dan rasional tetapi tidak dapat dibuktikan secara empirik. Dan pengetahuan mistik 

adalah pengetahuan logis yang supra rasional (Tafsir, 2015).  

Dari penjelasan di atas, tasawuf termasuk kepada pengetahuan mistik yang logis 

supra rasional. Dengan demikian yang menjadi objek ilmu tasawuf adalah diluar 

hukum alam, atau diluar hukum sebab akibat. Bisa juga dikatakan bahwa, ilmu sain 

objeknya dibatasi oleh sesuatu yang empirik, filsafat objeknya dibatasi oleh hukum 

alam, walaupun yang dibahasnya segala sesuatu yang ada dan yang mungkin ada. 

Dan tasawuf objeknya lebih luas dari ilmu sain dan ilmu filsafat, karena objeknya 

diluar hukum alam. Dalam bukunya “Filsafat Ilmu”, Ahmad Tafsir tidak 

memberikan secara rinci mengenai segala sesuatu yang diluar hukum alam, karena 

ilmu yang digunakan Ahmad Tafsir dalam buku tersebut adalah ilmu filsafatnya, 

bukan ilmu tasawufnya. 

Syeh Abdul Qodir Jaelani membagi alam kepada empat bagian, yaitu alam mulki, 

alam malakut, alam jabarut, dan alam lahut. sebagaimana perkataannya; 

كما قال الله تعالى "ثم رددنه اسفل السافلين" )التين :اية ه( يعني انزلهم اولا من عالم اللاهوت الي  عالم  

وح السلطاني ثم انزلهم بهذه الكسوة الى ين حرمين وهو الرالجبروت والبسهم الله تعالى بنور الجبروت كسوة ب

عالم الملكوت ثم كساهم بنور الملكوت وهو الروح الروانى ثم انزلهم الى عالم الملك وكساهم بنور الملك وهو 

الى الروح الجسمانى ثم خلق الله الاجساد كما قال الله تعالى " منها خلقناكم    ")طاه :اية ه ه( ثم امر الله تع

 الارواح ان تدخل فى الاجساد فدخلت بامر الله تعالى كما قال الله تعالى " ونفخت فيه من روحى" )الحجر :اية 

 

Syeh Abdul Qodir Jaelani dalam kitab “Sirur Asror” dengan tegas menjelaskan 

bahwa keberadaan dunia atau hukum alam berada di alam mulki, dan ruh yang 

digunakan manusia ketika berada dalam alam mulki adalam ruh jismani. Sedangkan 

alam yang diluar hukum alam ada tiga, yaitu pertama, alam malakut, dengan ruh 

yang bisa masuk ke alam malakut disebut ruh ruhani. Kedua, alam jabarut dengan 

ruh manusia yang bisa memasukinya disebut ruh sulthoni. Ketiga, alam lahut dengan 

ruh yang bisa memasukinya disebut ruh qudsi. Dengan demikian objek dari ilmu 



43 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

tasawuf adalah alam malakut, alam jabarut dan alam lahut, termasuk tiga ruh manusia 

yang bisa memasuki ketiga alam tersebut, yaitu ruh ruhani, ruh sulthoni dan ruh 

qudsi. Untuk lebih jelasnya dapat diperhatikan bagan di bawah ini (Jaelani, 1971). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1 bagan ruh manusia 

b. Cara Memperoleh Ilmu Tasawuf 

Untuk memperoleh pengetahuan dari objek ilmu tasawuf, yaitu di luar hukum alam 

atau untuk mengetahui alam malakut, jabarut dan lahut, serta mengenal ruh ruhani, 

ruh sulthoni dan ruh qudsi, seseorang harus menggunakan hatinya, dengan jalan 

dibersihkan dan di buka penglihatannya, sehingga hatinya dapat menyaksikan 

dengan jelas tanpa ada keraguan, sebagaimana perkataan Syeh Abdul Qodir Jaelani 

bahwa; 

( والمراد منه  72مى واضل سبيلا )الاسراء : اية قال الله تعالى : ومن كان فى هذه اعمى فهو فى الاخرة اع

  45عمى القلب كما قال الله تعالى :  فاءنها لا تعمى الابصر ولكن تعمى القلوب التى فى الصدور )الحج : اية 

( وسبب اعماه ظلمات الحجب والغفلة والنسيان بسبب بعد العهد من ربه   وسبب الغفلة : الجهل من حقيقة 

وسبب الجهل : استيلاء الصفات الظلمانية عليه كالكبر والحقد والحسد والبخل والعجب والغيبه  الامر الالهي  

 والنميمه وكذب ونحو ذالك 

Artinya: Allah Ta’ala berfirman: “ Barang siapa yang ketika di dunia buta, maka di 

diakhiratnya juga akan buta, dan jalannya akan semakin tersesat”. Yang dimaksud 

dengan buta, adalah buta mata hati, sebagaimana firman Allah ta’ala: “ Maka 

sesungguhnya dia tidak buta kedua matanya, tetapi buta mata hatinya yang berada di 

lahut 

malakut 

jabarut 

Ruh qudus 

Ruh sulthoni 

Ruh ruhani 

Ruh jismani mulki 



44 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

dalam dada”. Adapun yang menjadi sebab kebutaan, adalah adanya penghalang 

kegelapan, lalei dan lupa, karena jauh dengan petunjuk Tuhannya. Dan penyebab 

lalei atau lupa adalah, karena bodoh tidak memiliki pengetahuan tentang hakikat 

yang berkaitan dengan Tuhannya. Sedangkan yang menjadi sebab kebodohanya 

adalah mengutamakan sifat-sifat kegelapan dalam dirinya, seperti sombong, dengki, 

hasud, pelit, ujub, gibah, namimah, suka berdusta, dan lain-lain (Jaelani, 1971). 

Manusia yang tidak mampu mempergunakan mata hatinya untuk melihat di luar 

hukum alam, yaitu malakut, jabarut dan  lahut, pada saat ini, atau di dunia, maka 

setelah meninggal juga akan tetap buta, bahkan akan lebih tersesat. Adapun yang 

menjadi penyebab kebutaan hati adalah kegelapan yang terlihat oleh mata hati, 

karena keberadaannya jauh dengan Tuhan, atau lalai dan melupakan Tuhan. Untuk 

memperoleh ilmu tasawuf, peran Tuhan lebih banyak terlihat dari pada peran 

manusia. Artinya, lebih dominan peran kasih sayang Tuhan untuk mendapatkan 

pengetahuan tersebut dari pada usaha yang dilakukan manusia dalam membersihkan 

hatinya. Sebagaimana hadis qudsi yang mengatakan; 

Diriwayatkan dari Abu Hurairah, Rosulullah Saw bersabda, “Allah Swt berfirman, 

‘Aku sesuai prasangka hambaku kepada Ku’. Aku bersamanya ketika ia berzdikir 

kepada-Ku. Jika ia ingat kepada-Ku dalam dirinya, niscaya Aku  ingat pula 

kepadanya dalam diri-Ku. Jika ia ingat kepada-Ku di tengah-tengah rombongan, 

niscaya Aku ingat pula kepadanya dalam rombongan yang lebih baik dari pada 

rombongan itu. Jika ia mendekati-Ku satu jengkal, niscaya Aku akan mendekatinya 

satu hasta. Jika ia mendekati-Ku satu hasta, niscaya Aku mendekatinya satu depa. 

Jika ia datang kepada-Ku sambil berjalan, niscaya Aku datang kepadanya sambil 

berlari”. (H.r. Bukhori, Muslim, at-Tirmidzi, dan Ibnu Majah) (Al-‘Alawi, n.d.). 

c. Ukuran Kebenaran Ilmu Tasawuf 

Untuk mengukur kebenaran ilmu tasawuf adalah ungkapan pengalaman kesaksian 

hati pada saat berada di alam malakut, jabarut dan lahut, serta ungkapan pengalaman 

hati pada saat mengenal ruh ruhani, ruh sulthoni dan ruh qudus. Sebagaimana Ibnu 

Athoillah yang mengatakan; 

 لايعلم قدر انوار القلوب والاسرار الا فى غيب الملكوت كما لا تظهر انوار السماء الا فى شهادة الملك 

Artinya: Tidak dapat diketahui kadar berbagai cahaya hati dan rahasiah-rahasiahnya, 

kecuali di dalam alam malakut yang gaib, seperti halnya cahaya langit (benda langit) 

kecuali dapat dilihat di alam mulki (secara kasat mata) (Ibnu & Abu Fajar, 2005). 



45 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

Ukuran cahaya hati dan rahasiahnya, tidak akan diketahui kecuali oleh seseorang 

yang berada di alam malakut, sebagaimana seseorang akan melihat cahaya dunia 

pada saat berada di dunia. Artinya, bagi seseorang yang sudah mengetahui alam 

malakut, maka dia akan mengetahui orang lain yang sedang berbicara alam malakut, 

walaupun dalam bentuk perumpamaan atau simbol. Seperti kita akan mengetahui 

seseorang yang bercerita tentang cahaya dunia, atau apa saja yang terlihat di dunia, 

karena kita sedang berada di dunia. Dengan demikian, ukuran kebenaran ilmu 

tasawuf adalah memiliki kemampuan untuk menceritakan atau membahas alam 

malakut, jabarut dan lahut, dengan tanpa keraguan karena dia telah menyaksikannya. 

 

Aksiologi Filsafat Dan Tasawuf 

Aksiologi akan membahas peran dan kegunaan dari sebuah pengetahuan. Dengan 

demikian, aksiologi filsafat adalah peran dan kegunaan dari pengetahuan filsafat. Hal ini 

sesuai dengan pendapat Ahmad Tafsir dalam buku “Filsafat Ilmu”, yang menjelaskan 

epistimologi pengetahuan filsafat sebagai berikut, “ Di sini diuraikan dua hal, pertama 

kegunaan pengetahuan filsafat dan kedua cara filsafat menyelesaikan masalah”(Tafsir, 

2015). 

Mengetahui teori filsafat amat perlu, karena dunia dibentuk oleh teori-teori itu. Jika 

anda tidak senang Komunisme maka anda harus mengetahui Marxisme, karena teori filsafat 

untuk komunisme itu ada dalam Marxisme. Juka anda menyenangi ajaan Syi’ah Dua Belas 

di Iran, maka anda hendaknya mengetahui Filsafat Mulla Shandra. Begitulah kira-kira.  Dan 

jika anda hendak membentuk dunia, baik dunia besar maupun dunia kecil (diri sendiri), maka 

anda tidak dapat mengelak dari penggunaan teori filsafat.  Jadi, mengetahui teori-teori 

filsafat amatlah perlu. Filsafat sebagai teori filsafat juga perlu dipelajari oleh orang-orang 

yang akan mengajar dalam bidang filsafat (Tafsir, 2015). 

Jelas sekali, dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa teori-teori yang dihasilkan 

filsafat itu sangat berguna bagi kepentingan manusia. Untuk mewujudkan berbagai rencana 

besar manusia, tidak perlu lagi repot-repot berpikir, cukup berangkat dari teori-teori yang 

telah ditemukan oleh filsafat. Kalau mau membangun daerah yang berhasil dalam bidang 

ekonomi, maka berangkatlah dari teori-teori yang ada di filsafat ekonomi. Kalau seseorang 

ingin menjadi ilmuwan sukses, berangkatlah dari teori-teori yang ada dalam filsafat ilmu, 

begitulah seterusnya. 

Pengetahuan filsafat merupakan kumpulan teori-teori tentang segala sesuatu yang 

ada di dunia. Dengan demikian pengetahuan filsafat sangat diperlukan untuk manusia dalam 



46 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

mengatur dunia ini. Keberhasilan manusia dalam meraih kesuksesan dunia, akan sangat 

mudah, bila menguasai pengetahuan filsafat. Bagaikan kita mengharapkan binatang 

mendekat, dengan cara kita menyiapkan makanan kesukaannya.  

Kegunaan filsafat yang tidak kalah pentingnya bagi manusia adalah dapat digunakan 

sebagai metode menyelesaikan masalah, baik pribadi maupun masyarak. Kalau pribadi, 

misalnya kenapa kita selalu melakukan perbuatan seks bebas, yang jelas-jelas dimusuhi 

masyarakat dimana kita tinggal. Apakah kita terpengaruh oleh ajaran Hedonisme yang selalu 

mengejar kenikmatan? Atau kita termasuk orang yang ingin memenuhi kebutuhan secara 

pragmatis, tidak mau dipersulit dengan tanggung jawab yang merepotkan dan 

berkesinambungan? Semua persoalan tersebut harus kita jawab, bila menginginkan 

perubahan hidup ke arah yang lebih baik. Bila telah ditemukan jawaban yang logis dan dapat 

diterima dengan akal kita, bahwa dengan mengejar kenikmatan semata, kita hidup tidak akan 

merasa puas, dan tidak akan menyadari ketika badan semakin melemah dan tidak berdaya 

untuk mengejar kenikmatan lagi, karena berbagai penyakit akan mudah memasuki badan 

kita, bila kita terus menerus melakukan seks bebas. Bahkan pada akhirnya, kenikmatan seks, 

akan tidak dapat dirasakan lagi kenikmatannya. Dari pemahaman ini, kita akan beralih dari 

kenikmataan sesaat, menuju kepada kenikmatan yang lebih panjang, dengan penuh 

perencanaan, dan seterusnya, sehingga lambat laun kita dengan suka rela akan meninggalkan 

kenikmatan seks bebas tersebut. Artinya, dengan pemikiran filsafat, kita akan mampu 

merubah diri ke arah yang lebih baik dengan penuh kesadaran dan tanpa ada paksaan (Tafsir, 

2015).  

Allah Swt berfirman: “Dan Aku Tidak menciptakan jin dan manusia melainkan 

supaya mereka menyembah-Ku”. Yang  dimaksud liya’budun (menyembah kepada-Ku) di 

atas adalah untuk ma’rifat kepada-Ku. Karena siapa yang tidak ma’rifat kepada Allah 

bagaimana mungkin ia dapat menyembah-Nya. Ma’rifat dapat terwujud dengan menyibak 

tirai penghalang berupa nafsu dari cermin hati dengan membeningkan hati tersebut, 

seseorang akan melihat pada cermin itu keindahan harta yang tersimpan dalam sirr, dalam 

kedalaman hati. Dalam sebuah hadis qudsi Allah berfirman: “Aku adalah ‘harta tersimpan’ 

lalu aku ingin dikenal, maka Aku ciptakan mahluk agar Aku dikenal”(Arifin, 2005). 

Pada saat anak-anak, kita akan dimaklumi atau dimaapkan, bila ibadah yang 

dilakukan hanya ikut-ikutan saja. Pada saat remaja, kita akan dituntut untuk mengerti makna 

dari ibadah yang kita lakukan. Dan setelah dewasa, kita harus tahu siapa sebenarnya yang 

kita ibadahi. Seandainya kita tidak tahu siapa yang akan kita ibadahi, lalu bagaimana kita 

akan memusatkan perhatian kepada-Nya, bagaimana kita bisa ihlas bahwa ibadah itu hanya 



47 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

untuk-Nya? Itulah sebabnya, Syeh Ahmad Sohibulwafa mengatakan, bahwa makna ibadah 

adalah ma’rifat atau mengenal Allah Swt. Karena kalau tidak mengenal Allah tidak mungkin 

seseorang dapat benar-benar melakukan pengabdian kepada Allah Swt. Seandainya 

seseorang tidak mengenal Allah Swt, lalu apa yang dia bayangkan ketika sholat menghadap 

Allah Swt. Jangan-jangan hanya konsentrasi kepada bacaannya saja, sedangkan Allah Swt 

yang menjadi tujuan dari bacaan itu, dia tidak mengetahuinya. Oleh karena itu, tasawuf 

sangat berguna untuk meningkatkan kualitas ibadah, sebab dengan tasawuf seseorang 

diantarkan untuk mengenal Allah Swt. 

Kita tahu bersama, bahwa kemampuan akal yang cerdas akan mampu memecahkan 

masalah dunia yang sulit sekalipun. Tetapi apabila hati kita sedang bersedih atau tertekan 

dengan himpitan kesulitan, apakah akal kita mampu berpikir cerdas? Kecerdasan akal itu 

hanya akan terjadi bila memiliki hati yang tenang. Maka para sufi sering menyebut akal 

sebagai cahaya hati. Sebab akal akan tumpul pada saat hati sedang suram, dan akal semakin 

cerdas disaat hati sedang tenang. Sebagaimana firman Allah Swt; 

زۡرَكَ   ١نشَۡرَحۡ لكََ صَدۡرَكَ  ألََمۡ  ي   ٢وَوَضَعۡنَا عَنكَ و  كۡرَكَ وَرَفعَۡنَ  ٣أنَقَضَ ظَهۡرَكَ   ٱلَّذ   ٱلۡعسُۡر  فَإ نَّ مَعَ   ٤ا لكََ ذ 

٨ ٱرۡغَبوَإ لىََٰ رَب  كَ فَ   ٧ ٱنصَبۡ فَإ ذاَ فَرَغۡتَ فَ   ٦يسُۡرٗا  ٱلۡعسُۡر  مَعَ  إ نَّ  ٥يسُۡرًا   

Bukankah Kami telah melapangkan dadamu untukmu? Dan Kami telah menyimpan 

darimu beban beratmu. Yang sangat memberatkan punggungmu. Dan Kami tinggikan 

bagimu daya ingatmu. Maka  sesungguhnya bersama kesulitan itu ada kemudahan. 

Sesungguhnya bersama kesulitan itu ada kemudahan. Maka apabila kamu telah selesai (dari 

sesuatu urusan), kerjakanlah dengan sungguh-sungguh (urusan) yang lain. Dan hanya 

kepada Tuhanmulah hendaknya kamu berharap. (QS. Asyarh: 1-8) 

Untuk memberikan solusi kepada manusia, maka Allah Swt  memberikan kelapangan 

kepada dada manusia, atau ketenangan hatinya. Walaupun manusia diberikan kesulitan yang 

sangat berat, bila hatinya tenang, maka kecerdasan akalnya akan meningkat, sehingga 

kesulitan yang besar sekalipun akan ditemukan solusinya, dan kesulitanpun akan terasa 

menjadi kemudahan. Adapun hati yang tenang, hanya bisa diwujudkan melalui pengetahuan 

tasawuf.  

Pertemuan Filsafat dan Tasawuf dalam Islam 

Akal dan hati manusia harus dapat bekerjasama dalam melaksanakan tugasnya di 

dunia, yaitu beribadah kepada Allah Swt. Sebagaimana firman Allah Swt dalam al-Qur’an; 

نَّ خَلقَۡتُ  وَمَا نسَ وَ  ٱلۡج  ٥٦إ لاَّ ل يعَۡبدُوُن   ٱلۡۡ   

Artinya; “Dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka 

mengabdi kepada-Ku”. (QS. Ad-dariyat : 56) 



48 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

 

Ayat ini, akan terasa maknanya yang begitu dalam, dan menjadi petunjuk manusia 

untuk memperoleh kebahagiaan dunia dan akherat, bila dipahami dengan pengetahuan 

filsafat dan tasawuf. 

Persoalan yang dapat dipikirkan secara mendalam dari ayat ini adalah  penciptaan 

manusia. Minimal ada dua pertanyaan besar yang harus terjawab oleh akal manusia. 

Pertama, bagaimana proses penciptaan manusia? Kedua, apakah manusia tercipta secara 

kebetulan atau ada yang menciptakan? 

Kemudian akal harus menerima kekurangannya dalam memikirkan secara mendalam 

tentang Tuhan. Karena apapun hasilnya dari berpikir yang mendalam tentang Tuhan, akan 

senantiasa dibatasi oleh hukum sebab dan akibat, atau aturan hukum alam. Dan bila tidak 

dibatasi oleh sebab dan akibat, maka hasil berpikirnya dianggap tidak rasional. Sedangkan 

posisi Tuhan berada di luar hukum sebab akibat. Oleh karena itu, keberadaan Tuhan tidak 

akan terjangkau oleh kecerdasan akal manusia.  

Contoh berpikir yang mendalam tentang proses penciptaan manusia, seperti yang 

dilakukan peneliti jepang yang bernama Kazuo Murakami, yang melakukan penelitian 

tentang DNA. Setiap satu kilo gram manusia memiliki satu triliun sel. Jadi kalau kita 

memiliki berat badan tujuh puluh kilo, maka dalam tubuh kita ada tujuh puluh triliun sel 

yang senantiasa bekerja setiap saat. Setiap sel memiliki struktur yang sama persis dengan sel 

yang lainnya. Yaitu memiliki empat lapisan sel. Lapisan terluar di sebut membran sel, 

lapisan ke dua disebut membran nukleus, lapisan ke tiga disebut nukleus, dan bagian 

terdalam disebut DNA. Pada setiap DNA ada dua untai yang berbentuk sepiral, yang 

mengandung rumus kimia, berupa huruf, A, T, C, dan G. Huruf tersebut merupakan kode 

genetik yang menyimpan berbagai informasi untuk kehidupan. Setiap DNA dalam sebuah 

nukleus dari sebuah sel, memiliki tiga milyar informasi dari huruf-huruf tersebut. Kehidupan 

kita, sangat tergantung kepada  informasi luar biasa yang ada dalam DNA tersebut. 

Trililunan sel dalam diri, dan triliunan rumus kimia yang ada dalam DNA, walaupun 

memiliki bentuk yang sama, tetapi memiliki tugas yang berbeda-beda. Ada yang bertugas 

menjadi telinga, tangan, kaki, rambut dan yang lainnya. Persoalannya, apakah persoalan 

tersebut terjadi kebetulan, atau ada yang mengatur dan membagi tugas? Menurut akal yang 

cerdas, tidak mungkin triliyunan sel yang bergerak membagi tugas, dan triliyunan rumus 

kimia yang ada dalam DNA, tidak mungkin tersusun rapih tanpa ada yang merancangnya. 

Di situlah akal yang cerdas akan mengakui adanya keberadaan Tuhan yang Maha pintar dan 

Maha Kuasa atas segala sesuatu (Murakami, 2007). 



49 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

Kata liya’budun, yang berarti untuk beribadah, tidak akan mampu dipahami dengan 

ilmu filsafat, karena dalam makna beribadah ada makna tersembunyi, yaitu harus mengenal 

Allah Swt. Tidak mungkin dapat beribadah kepada Allah Swt dengan benar tanpa mengenal 

Allah Swt terlebih dahulu. Dan wujud Allah Swt, tidak mungkin dapat dikenali oleh akal 

manusia yang dibatasi hukum alam, atau pengetahuan filsafat. 

Oleh karena itu, mengenal Allah Swt hanya dapat dilakukan dengan menggunakan 

hati yang dibimbing ilmu tasawuf. Allah Swt tidak terbayangkan dalam akal manusia, karena 

wujudnya tidak tertangkap oleh panca indra manusia. Salah satu sebab  wujud Allah Swt 

tidak tertangkap indra manusia adalah “ Allah Swt terlalu dekat dengan manusia”. Saking 

dekatnya, Allah Swt lebih dekat dengan manusia dari pada urat leher. Sebagaimana firman 

Allah Swt; 

نَ خَلقَۡنَا  وَلقََدۡ  نسََٰ سُ ب ه   ٱلۡۡ  نۡ حَبۡل    ۥۖنفَۡسُهُ  ۦوَنعَۡلَمُ مَا توَُسۡو  يد  وَنَحۡنُ أقَۡرَبُ إ ليَۡه  م  ١٦ ٱلۡوَر   

Artinya; “Dan sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dan mengetahui apa 

yang dibisikkan oleh hatinya, dan Kami lebih dekat kepadanya daripada urat lehernya”. (QS. 

Qof : 16) 

Allah Swt yang telah menciptakan manusia, mengetahui semua yang dibisikan diri 

manusia yang tidak diketahui oleh manusia lainnya. Karena keberadaan Allah Swt lebih 

dekat dari pada urat leher manusia. Kehadiran Allah Swt yang sangat dekat tersebut, tidak 

dapat tertangkap oleh panca indra dan akal manusia, tetapi akan terasa kehadirannya oleh 

hati yang mendapat bimbingan dari ilmu tasawuf. Hati itu memiliki dua penglihatan, pertama 

penglihatan untuk menyaksikan Allah Swt. Kedua, penglihatan untuk menyaksikan segala 

sesuatu yang ada selain Allah Swt. Ketika mata hati melihat segala sesuatu selain Allah Swt, 

maka mata hati yang melihat dan merasakan keberadaan Allah Swt akan tertutup. Dan pada 

saat mata hati yang melihat selain Allah Swt di tutup, maka mata hati yang dapat 

menyaksikan keberadaan Allah Swt, akan terbuka. 

Metode tasawuf untuk membuka mata hati yang menyaksikan Allah Swt dan 

menutup mata hati yang menyaksikan selain Allah Swt, disebut metode nafi dan isbat. Dalam 

tarekat qodariyah wa naqsambandiyah di suryalaya tasikmalaya, metode nafy dan isbat, 

dilakukan dalam zdikir jahar kalimah thayyibah la ilaha illa Allah. Kalimah la ilaha 

digunakan untuk menafikan, atau melenyapkan segala sesuatu selain Allah Swt yang dilihat 

oleh mata hati. Sedangkan kalimah illa Allah , digunakan untuk mengisbatkan, atau 

membuka mata hati yang dapat menyaksikan dan merasakan kehadiran Allah Swt (Arifin, 

2005). Hal ini sejalan dengan pendapat Ibnu Atho’illah bahwa; 



50 
 Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

Bagaimana mungkin hati dapat memancarkan cahaya, sedangkan di dalamnya 

terlukis gambaran duniawi. Atau, bagaimana mungkin hati dapat menuju Allah Swt, kalau 

ia masih terikat oleh sahwat (keinginan / dunia). Bagaimana hati akan mempunyai keinginan 

yang kuat agar masuk kepada kehadirat Allah Swt, padahal hati belum suci dari ‘janabah’ 

kelaleyannya. Atau, bagaimana bisa berharap agar mengerti rahasia-rahasia yang halus, 

padahal ia belum bertaubat untuk menebus kesalahannya (Ibnu & Abu Fajar, 2005). 

Contoh ungkapan manusia yang sudah terbuka hatinya dalam menyaksikan serta  

merasakan kehadiran Allah Swt, dan tidak terbayangkan atau terpikirkan oleh akal manusia, 

sebagaimana ungkapan Ibnu Atho’illah dalam kitab al-Hikam; 

Tak bisa terbayangkan, jika sesuatau dapat menghalangi-Nya, karena Dia yang 

menampakan segala sesuatu. Jangan dibayangkan, jika sesuatu dapat menutupi-Nya, sebab 

Dialah yang tampak dalam segala sesuatu. Bagaimana bisa dibayangkan, kalau sesuatu 

mampu menghalangi-Nya, sedangkan Dialah yang tampak dalam segala sesuatu. Bagaimana 

mungkin sesuatu kuasa menghalangi-Nya, padahal Dialah yang tampak untuk segala 

sesuatu. Bagaimana mungkin kalau sesuatu dapat menghalangi-Nya, sedangkan Dialah yang 

ada sebelum adanya sesuatu. Bagaimana mungkin jika sesuatu sanggup menghalangi-Nya, 

jika Dia lebih jelas dari pada segala sesuatu. Bagaimana mungkin sesuatu mampu 

menghalangi-Nya, sedangkan Dia tunggal, yang tiada disamping-Nya sesuatupun. 

Bagaimana mungkin jika sesuatu mampu menghalangi-Nya, sedangkan Dia lebih dekat 

kepadamu dari pada sesuatu. Bagaimana sesuatu dapat menghalangi-Nya, sementara 

seandainya Dia tidak ada, niscaya tak akan ada segala sesuatu. Betapa ajaib! Bagaimana 

mungkin keberadaan-Nya bisa tampak dalam ketiadaan. Atau, bagaimana mungkin sesuatu 

yang baru itu, bisa bersanding dengan yang mendahuluinya(Ibnu & Abu Fajar, 2005) .  

 

Kesimpulan   

Pengetahuan filsafat, bila digunakan umat islam untuk memikirkan secara mendalam tentang 

segala sesuatu selain Allah Swt, atau mahluk, maka dengan mudah akan menemukan 

kebesaran, keagungan dan kesempurnaan Allah Swt dalam proses penciptaan alam ini. 

Sehingga keimanan akan semakin meningkat, dan keyakinan kepada Allah Swt akan 

semakin kuat, karena di semua yang dia lihat dan dia gunakan, akan tampak kehadiran peran 

kudrat dan iradat Allah Swt di dalamnya. Pengetahuan tasawuf, bila digunakan umat islam 

untuk membersikan hati, dengan menutup mata hati yang melihat selain Allah Swt, dan 

membuka mata hati yang bisa melihat dan merasakan kehadiaran Allah Swt dalam segala 

sesuatu. Maka umat islam akan menyaksikan berbagai rahsiah Allah Swt yang terhampar di 



51 
 

Copyright © 2023, Hikamia, E-ISSN 2808 -2044 

hadapannya, yang dapat digunakan untuk meraih kebahagiaan dunia dan akhirat. Adapun 

yang dimaksud penulis dengan pertemuan agung antara filsafat dan tasawuf, adalah 

menggunakan pengetahuan tasawuf dan filsafat dalam mewujudkan tujuan manusia 

diciptakan di muka bumi, yaitu untuk beribadah kepada Allah Swt. filsafat digunakan untuk 

meningkatkan ilmu tauhid yang dapat memperkuat keimanan. Sedangkan tasawuf digunakan 

untuk memperkuat perasaan ihsan, yaitu senantiasa merasa melihat Allah Swt dan selalu 

merasa senantiasa dilihat dan diperhatikan Allah Swt, sehingga ia lebih giat dan khusu dalam 

melakukan syareat islam. amin 

 

Referensi   

Al-‘Alawi, A. M. (n.d.). Diwan al-‘Arif billah Ahmad Musthafa al-‘Alawi, dengan ta’liq 

‘Ashim Ibrahim. Dar al-kutub al -Islamiyah. 

Arifin, S. S. T. (2005). “Miftahus Sudur”, penerjemah Drs. Anding Majahidin, M.Ag. PT 

Laksana Utama. 

Ibnu, A., & Abu Fajar, A.-Q. (2005). Intisari kitab al-Hikam. Gitamedia Press. 

Jaelani, S. A. Q. (1971). irrul Asror Wamudhohilul Anwar fima Yahtaju ilaihi Abror. Dar al-

kutub al -ilmiyyat. 

Murakami, K. (2007). DNA. Mizan. 

Schimmel, A. (1975). Dimensi Mistik Dalam Islam, penerjemah Sapardi Djoko Damono. 

Pustaka Firdaus. 

Semith, L., & William, R. (1991). de -Ide, Filsafatdan Agama, Dulu dan Sekarang. Kanisius. 

Syuhrowardi, S. Y. (1373). Kitab Hikmah Al-Isroq. ulumu Insanin wa Mutola’ah. 

Tafsir, A. (2015). Filsafat Ilmu. Pt Ramaja Rosdakarya Offset. 

 


